

# فهرست مطالب

|    | اد ها در زنل کی ادم ً و حوا                    | رويد  |
|----|------------------------------------------------|-------|
| 2  | خلافت آدم ٔ و شیوه او در نام گذاری اشیاء:      | .1    |
| 7  | معنی زوج و اطلاق آن به آدم ٔ و حوا:            | .2    |
| 10 | چشیدن از درخت ممنوعه تناسل توسط آدم و حوا:     | .3    |
|    | حكم گفتن بسم الله قبل از جماع و فراموشي آدم ُ: | .4    |
|    | تخليق حوا:                                     | .5    |
| 14 | آیا حوا دختر آدم ٔ بود؟:                       | .6    |
|    | ملاقات آدم ً با حوا:                           | .7    |
| 19 | حکم دسته جمعی خروج از جنت:                     | .8    |
| 22 |                                                | .9    |
|    | یش متشابه عیسی ٔ و آدم ٔ                       | الي   |
| 26 |                                                | .1    |
| 28 | تكامل نه، بلكه تنوع:                           | .2    |
|    | تخليق تدريجي انسان:                            | .3    |
| 36 | خداوند ؓ آدم ٔ را از میان چه کسانی برگزید:     | .4    |
| 38 | اثبات جنسيت دو گانه مريم ُ:                    | .5    |
|    | ارواح                                          | انواع |
| 44 | زمان بندی نفخ روح در آدم ٔ و عیسی ٔ:           | .1    |
|    | رد نظریه دمیدن روح در طفل در ماه چهارم حاملگی: | .2    |
| 48 | هر وزورون السب واعالم قر است:                  | 3     |

| توله عيسي و علت تحريم ازدواج وي: 50              | .4    |
|--------------------------------------------------|-------|
| نسل از پشت پدر است:                              | .5    |
| ذكر معجزات فطرى و غير فطرى عيسى ؛                | .6    |
| پرسش در بارهٔ حقیقت روح:                         | .7    |
| تعداد ارواح:                                     | .8    |
| نفس چیست؟:                                       | .9    |
| آيا قلبِ انسان محلِ تفكر اوست؟ عقل چيست؟:.       | .10   |
| حقيقت جنيان:                                     | .11   |
| ذوى العقول بودن نباتات و جمادات:                 | .12   |
| حيوانات                                          | رموز  |
| اثبات عقل در حيوانات:                            | .1    |
| تخليق حيواناتِ اربعه:                            | .2    |
| ارتباط جغرافیای هند با شرق میانه:                | .3    |
| ن تخلیق انسان                                    | مراحل |
| مبداء آب:                                        | .1    |
| شيوه پيدايش كوها:                                | .2    |
| نوعيّت خاك و تخليق جانداران از آن:               | .3    |
| آب، خاستگاه يا منشاءِ تخليق جانداران:            | .4    |
| <b>پشر</b>                                       | قلمت  |
| <br>ابر قاره پانجيا:                             | .1    |
| طوفان نوح ٔ عالمگیر بود:                         | .2    |
| -<br>تمامر نسل بشر دودمان و از نسل نوح ٔ میباشد: | .3    |
| دستاوردکاربُردی فُسیل شناسان:                    | .4    |
| نه کر انسانهای باستانی در قرآن:                  | .5    |

| 158 | تاريخ پيدايش انساكِ اولع:   | .6   |
|-----|-----------------------------|------|
|     | دی بشر                      | نابو |
| 160 | حقیقت و خروج یاجوج و ماجوج: | .1   |
|     |                             |      |
|     |                             |      |
|     |                             |      |
|     |                             |      |

### مقلمه

انسان شناسی (Anthropology) بخشی از علوم اجتماعی است و علم گسترده در خصوص توضیح ابعاد وجودی انسان میباشد که حوزهٔ گستردهای تاریخ انسانی را در برمی گیرد. ریشههای آن خصوصاً در علوم انسانی قابل مشاهده است که درین مورد علم بشر به اساس الهاماتي الهي كه در كتب آسماني وارد شده است استوار ميباشد. به ضعف خويش بايد اعتراف كرد كه فهم در مورد ابتداء و انتهای انسان بدون وحی الهی ناممکن است فلهذا جهت شناختن انسان که اولش چه بود و آخرش چه میشود ما از کتب الهی مخصوصاً قرآن مجید استفاده میکنیم. داستان آفرینش در اسلام به صورتی پراکنده میان آیات متعدد قرآنی و روایات مطرح گردیده است که در کتاب هذا جمع گردیده است. قرآن در 30 آیه از خلقت انسان سخن گفته است که در این آیات، قرآن انسان را از خاک یا گِل پخته و در بعضی از گِل خشکیده، گاهی نیز از منی و آب لجن و نطفه میداند و خلقت انسان به عنوان بهترین مخلوق خدا عنوان شده است. زندگی انسان ها روی زمین یکی از بزرگترین رموز خلقت است. چگونه انسان روی زمین آمده است؟ آیا ما یک فرایند طولانی تکامل هستیم؟ اگر اینطور است چطور میشود داستان آدم ٔ و حواکه در قرآن و دیگر کتاب های آسمانی آمده را توضیح داد؟ قرآن در باره تئوری تکامل چه میگوید؟ اگر آدم ٔ و حوا در باغ بمشتی آفریده شده اند آن باغ کجاست؟ چگونه از آن باغ اخراج شدند؟ خلقت انسان و دیگر موجودات زنده روی زمین چطور، این اتفاق چطور افتاد؟ آیا یک فرایند تدریجی بوده همان طور که جهان آفریده شد یا یک اتفاق ناگهانی بود؟ آیا قرآن نظریه تکامل را قبول میکند؟ آیا قدمت انسان همان سیصد هزار سال است که ساینس دانان بمعنای خروج (انسان خردمند) از افریقا بدان باورمند اند؟ آیا به فرضیهٔ چند ناحیه ای (Multiregional origin of modern humans) معتقد باشيم يا نظر به جسامت اقوام گذشته مانند قوم عاد و ثمود قدمت انسان به صد ها میلیون سال میرسد؟ تمام این موارد از روش تخلیق انسان تا رویداد خاتمه انسان درین کتاب درج است. این کتاب حاوی موضوعات عمده میباشد مانند چگونگی تخلیق آدم<sup>ع</sup>، ماهیت روح یا عقل، چگونگی خلقت عیسی<sup>ع</sup> و قدمت بشر وغيره. موضوعات هذا دربر گيرنده ابعاد مهمي اند كه ميتوان توسط آن انسان را شناخت. درين كتاب واضح خواهد شد كه آيا انسان از نسل میمون است یا خیر، آیا روح در داخل بدن انسان است یا خارج از بدن او، فرق بین عقل و روح چیست و همانند این موضوعات دیگر. کائنات پُر از اسرار و رموز است که این کتاب یک بخش کوچک از مکشوفات آن میباشد. خداوندج میفرماید: سَنُوبِهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۞ فصلت: 53 ما به

زودی آیات و نشانه های خود را در آفاق و اطراف جهان، وهمچنین در درون جان خود آنها، به آنان، نشان می دهیم، تا برای

آنها روشن شود که خداوند حق است. آیا کافی نیست که پروردگارت بر همه چیز شاهد و گواه است. ما رجامند هستیم که این آیه بر تألیف کتاب هذا صدق کند.



مباحث انسان شناسی متعهد است تا به کلیه سؤالاتی که درباره خلقت انسان، سرانجام وجودش و رابطه او با دیگر موجودات مطح است، پاسخ دهد. خدا، انسان و جهان سه محور اساسی اندیشه بشری است. در طول تاریخ پرسشهای مهمی درباره آنما طرح شده و همه تلاش فکری انسان متوجّه این سه کانون و یافتن پاسخهای درست و مناسب برای آن پرسشهاست. در این میان، شناخت انسان اهمیّت ویژهای دارد. در آموزههای قرآن پس از خدا، انسان اساسی ترین موضوع به شار آمده است. انسانِ قرآن «کونِ جامع» است که تذکر خواهد یافت. بنابراین، امروزه انسان شناسان بسیاری با وجود پیشرفت شگفت علوم روان شناسی و روان کاوی و علوم مرتبط دیگر از شناخت انسان اظهار ناتوانی نموده و سخن از بحران انسان شناسی به میان آورده اند. انسان از جمله موجوداتِ شگفت انگیز عالم هستی است که دارای جنبه های مختلفی می باشد و با توجّه به هر جنبه ای، موضوع علمی از علوم بشری قرار می گیرد. بنابر آیات قرآن کریم انسان موجودی است دوبعدی، از یک سو ریشه در خاک دارد که همان جنبه مادی اوست و از سوی دیگر رو به بارگاه اعلی و ربویی دارد که جنبه باطنی یا بُعد معنوی انسان است یا به عبارتِ دیگر، بُعد ملکوتی آدمی. میان این دو جنبه وجودی، انسان همواره در کشمکش است. ما به بررسی ابعادِ دوگانه انسان به اساس روایات نقلی دیگر، بُعد ملکوتی آدمی. میان این دو جنبه وجودی، انسان همواره در کشمکش است. ما به بررسی ابعادِ دوگانه انسان به اساس روایات نقلی و عقلی میپردازیم.

قرآن کریم دارای ویژگیهای گوناگونی است که هریک از آنها نشانه اعجاز این کتاب آسمانی میباشد. دانشمندان و پژوهشگران در طول تاریخ اسلام از زوایای گوناگون به مطالعه و بررسی این کتاب پرداخته اند. گروهی از نقطه نظر الفاظ و کلمات آن به بررسی پرداخته اند، و گروهی دیگر از نظر محتوا و مفاهیم آن. جمعی به جنبه های تاریخی قرآن توجه داشته اند و جمعی دیگر به مسایل اخلاقی آن. عده ای مبانی اعتقادی قرآن را مطرح کرده اند و عده ای دیگر آیات مربوط به احکام (فقه) را مورد بررسی قرار داده اند. گروهی به بررسی آیات علمی قرآنی پرداخته اند و گروهی دیگر آیات فلسفی آن را تفسیر و تبیین کرده اند. یکی از مسائلی که در قرآن بر آن تأکید بسیار شده و مطالعه و تحقیق پیرامون آن نمایشگر اعجاز این کتاب آسمانی است، مسئله انسان می باشد. این مسئله از دیدگاههای مختلف مورد بررسی اندیشمندان اسلامی قرار گرفته است زیرا که اسلام بر خلاف مکتبها و ادیان دیگر به شناخت انسان اهیّت فراوانی داده است زیرا مسائل حقوقی، سیاسی، اقتصادی، تربیتی و سایر امورات را انسان تشکیل می دهد، از این رو وی را به شناخت خودش سفارش کرده است تا بتواند در مسیر زندگی، راه صحیح که مطابق با ساختمان وجودی اش باشد انتخاب کند. خداوند تا در قرآن کریم میفرماید: وَفِی أَنْفُسِکُمْ أَفَلاً تُبْعِبُونَ آلاریات: 21 و (نیز) در وجود شما (نشانه هایی است) آیا نمی بینید؟ (تأمّل نمی کنید). با دقّت در این آیه شریفه، ترغیب قرآن به شناخت نفس و اهمیّت زیاد آن فهمیده وجود شما (نشانه هایی است) آیا نمی بینید؟ (تأمّل نمی کنید). با دقّت در این آیه شریفه، ترغیب قرآن به شناخت نفس و اهمیّت زیاد آن فهمیده وجود خودشان سفارش و تشویق می کند.

# رویداد ها در زندگی آدم و حوا

طبق مذاهب ابراهیمی، آدم ٔ و حوا نخستین مرد و زن بودند که توسط خدا ٔ آفریده شدند. آدم ٔ و حوا در مرکزیت این اعتقاد قرار دارند که بشریت در اصل یک خانواده مجرد است و همه آنها از یک جفت اجداد اصلی پیدا شده اند. بنابر این چگونه این جفت مجرد خلق شد ٔ ما در این فصل در مورد پیدایش حوا بحث می کنیم و در فصول بعدی خلقت آدم ٔ را توضیح خواهیم داد.

در این فصل در مورد شش وحی عملی که خداوند<sup>ج</sup> به آدم<sup>ع</sup> کرد، آگاهی پیدا خواهیم نمود. وحی اول آموزش اسمای اشیاء به آدم<sup>ع</sup> بود، وحی در این فصل در مورد شش وحی عملی که خداوند<sup>ج</sup> به آدم<sup>ع</sup> کرد، آگاهی پیدا خواهیم نمود. وحی سوم ممانعت از چشیدن درخت ممنوعه (درخت تناسل، درخت حیات یا شجره نسب) بود، وحی چهارم حکم جلالی خروج از جنت بود، وحی پنجم آموختن کلمات استغفار بود و وحی ششم حکم جمالی خروج از جنت بود که همه اینها وحی های عملی بود.

خلافت آدم عور زمان و با کشف اشیای جدید آدم علی ارسیاء: اولین وحی الحی آموزش باالقوه اسمای اشیاء به آدم عود که یک وحی عملی بود تا هم مرور زمان و با کشف اشیای جدید آدم و اولاده اش قادر به نامگذاری تمام اشیای جهان به اساس خواص آنما باشند و تا هنوز جریان دارد و با کشفیات جدید بیشتر می میگردد. این مطلب از کلمه "الْأَشُاء" که در آیه سی و یکم ذیل میآید واضح میشود، در لغت عرب الف و لام در شروع کلمه برای بیان چیزی خاص استفاده میشود یعنی همه اسمای را که آدم آموخت کل اسمای جهان نبود بلکه برای خودش تمام بود یعنی به محض مشاهده یک شی، قدرت نامگذاری آنرا دارا بود. باید گفت، الف و لام که پیشوند اسماء در آیه ذیل است یک صفت خاص برای آدم عبود و عبارت از تلفظ اسماء یعنی نطق و بیان، و نوشتن اسماء یعنی هم نر کتابت میباشد که به نسل وی بشکل باالقوه انتقال کرده است و در ذیل واضح خواهد شد. وحی عملی برای آدم بخاطری صورت گرفت که در آن زمان او بحز از فهم اشیای که در محضر مشاهده وی قرار داشت چیزی دیگری نمیدانست و نیاز به فهم فرهنگی داشت که تا هنوز بوجود نیامده بود اگر یک لحظه متوجه شویم صحبت های که ما داریم و به دیگران انتقال میدهیم دست مزد هزاران هزار سال فرهنگ و تاریخی است که از گذشتگان بمیراث برده ایم و آن آموخته ایم. در قرآن کریم ذکر آدم از اینجا آغاز میگردد. خداوند میفرماید: قراد قال رئی اَهْمَلُون اِنْ مَالَقیلُهُ اَنْرَاض خَلِیفَهُ قَالُوا اَنْهَالُهُمُ بِانْسُتَابِهُمُ قَالَ اَنْهَا مُشَاعِهُمُ فَالَ اَنْهَا اَلْکُمُ وَیْ کُشُمُ صَادِقِینَ اَنْ اَنْهُمُ مُا اِنْسُتَابِهُمُ قَالَ اَنْهَا اَلْکُمُ وَیْ کُشُمُ صَاد در و خاطر بیاور) هنگامی را که پروردگارت به فرشتگان گفتمن در روی زمین، جانشینی قرار خواهم داد (جانشین حیوانات، بخصوص انسان نُماها). فرشتگان گفتمان گفتمن در در و خویزین کند؛ (زیرا موجودات زمینی دیگر، که قبل از آدم انسان نُماها). فرشتگان گفتمن در روی زمین، جانشینی قرار خواهم داد (جانشین دیگر، که قبل از آدم انسان نُماها). فرشتگان گفته کان گفتمن در روی زمین، خانشینی قرار خواهم داد (جانشین دیگر، که قبل از آدم انسان نُماها). فرشتگان گفت گان و خود نیزی کند؛ (زیرا موجودات زمینی دیگر، که قبل از آدم انسان

وجود داشتند فساد و خونریزی میکردند. اگر هدف از آفرینش این انسان، عبادت است،) ما تسبیح و حمد تو را بجا می آوریم، و تو را تقدیس می کنیم. پروردگار فرمود من حقایقی را میدانم که شما نمیدانید. و (خدا) همه نامها را به آدم آموخت سپس آنها را بر فرشتگان عرضه نمود و فرمود اگر راست می گویید از اسامی اینها به من خبر دهید. گفتند منزهی تو ما را جز آنچه (خود) به ما آموخته ای هیچ دانشی نیست تویی دانای حکیم. (خدا) فرمود: ای آدم! فرشتگان را از نام های آنان خبر ده. پس هنگامی که نام هایشان را به فرشتگان خبر داد (خدا) فرمود: آيا به شما نگفتم كه من يقيناً نحانِ أسمان ها و زمين را مي دانم، و به آنچه شما آشكار ميكنيد و به آنچه پنهان مي داريد، دانايم؟. واژه خليفه از خلف گرفته شده است که به معنای پشت سر میباشد و خلیفه به کسی گفته میشود که از پشت سر گذشتگان خود باز مانده باشد و از اسلاف خود نمایندگی کند. علماء در تعریف خلیفه خیلی اختلاف دارند ولی ساده ترین تعریف آن چنین است که زمانی یک پادشاه می میرد یا ضعیف میشود، پسرش خلیفه یا جانشین وی میگردد پس همینطور انسان در زمین منحیث خلیفه حیواناتِ ضعیفُ العقل انتخاب گردید که بعد از آنها خلق گردیده بود، او نه خلیفه خدا<sup>ج</sup> است نه خلیفه جنیان که در ذیل با مثال واضح خواهد شد. و دلیل قرآنی دیگر اینکه زمانیکه گروهی از انسانهای نیک بر سایر انسانها چیره شوند به آنها نیز خلیفه یا جانشین زمین گفته میشود درحالیکه آنها څلفای گذشتگانی اند که به آنها در خلقت مشابحت دارند ولي باز هم به آن گروه خليفه در زمين خطاب خواهد شد. خداوندج ميفرمايد: وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِجَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى هَمُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ۞ النور: 55 خداوند به كساني كه از شما ايمان آورده اند و اعمال صالح انجام داده اند وعده مي دهد كه آنها را قطعاً خليفه روي زمين خواهد كرد، همانگونه كه پيشينيان را خلافت روي زمين بخشيد. و دين و آئيني راکه براي آنها پسنديده پا بر جا و ريشه دار خواهد ساخت و خوف و ترس آنها را به امنيت و آرامش مبدل مي کند، آنچنانکه تنها مرا مي پرستند و چیزی را برای من شریك نخواهند ساخت. و كسايي كه بعد از آن كافر شوند فاسقند. مثال دیگرش در فصل ششم در ذكر ثمودیان بیان خواهد شد. باید گفت که صالح خلیفهء صالح نیز میتواند باشد مانند ابوبکر<sup>ض</sup> که خلیفه رسول الله<sup>ص</sup> بود. داود<sup>ع</sup> که خلیفهء طالوت شد ولی باز هم خداوند او را خليفه و زمين خطاب كرده است. خداوند ميفرمايد: يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِع الهُوَى فَيُضِلُّكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ ۞ ص: 26 اى داوود! ما تو را خليفه در زمین قرار دادیم؛ پس در میان مردم بحق داوری کن، و از هوای نفس پیروی مکن که تو را از راه خدا منحرف سازد؛ کسانی که از راه خدا گمراه شوند، عذاب شدیدی بخاطر فراموش کردن روز حساب دارند!. و در جای دیگر خداوند جر مورد خلافت انسانها در زمین میفرماید: هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ عِنْدَ رَجِّيمْ إِلَّا مَقْتًا وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَارًا فاطر: 39 اوست که شما را جانشینانی در زمین قرار داد؛ هر کس کافر شود، کفر او به زیان خودش خواهد بود، و کافران راکفرشان جز خشم و غضب در نزد پروردگار چیزی نمی افزاید، و (نیز) کفرشان جز زیان و خسران چیزی بر آنها اضافه نمی کند!. درین آیه منظور از خلافت واگذاری کره زمین به انسانها است که جانشین و جایگزین حیوانات در مسیر رهبری زمین شدند. همین مطلب را خداوندج با ضیغه مضارع بیان میفرماید: أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ الْأَرْضِ أَإِلَهٌ مَعَ اللَّهِ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ ۞ النمل: 62 يا (كيست) آن كس كه درمانده را چون وی را بخواند اجابت می کند و گرفتاری را برطرف می گرداند و شما را جانشینان این زمین قرار می دهد آیا معبودی با خداست چه کم پند می پذیرید. یعنی سنت الهی این است که خداوند تنسل انسانهای بعدی را جانشین نسل انسانهای پیشین قرار میدهد. چونکه در آیات فوق خلافتِ زمین مطرح است، بعضاً تبدیلی و انتقال زمامداری از یک ملت به ملت دیگر و تسلط آن بر او نیز گونه از خلافتِ زمین تلقی میگردد خواه آن ملت از گوشه دیگر دنیا بالای اینان غالب شده باشد. خداوند تمیفرماید: هَا أَنْتُمْ هَوُّلاءِ تُدْعُوْنَ لِتُنْفِقُوا فِی سَبِیلِ اللهِ وَمِنْ یَبْحُلُ وَمَنْ یَبْحُلُ فَاِثْماً یَبْحُلُ عَنْ نَفْسِهِ وَالله الْغَیْ وَاَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ وَإِنْ تَتَوَلُّوْا یَسْتَبْدِلْ قَوْماً عَیْرُکُمْ مُنْ یَبْحُلُ وَمَنْ یَبْحُلُ فَاللهٔ الْغَیْ وَاللهٔ الْغَیْ وَانْتُمُ الْفُقَرَاءُ وَإِنْ تَتَوَلُّوْا یَسْتَبْدِلْ قَوْماً عَیْرُکُمْ مُلَّ لا یَکُونُوا آمْمَالکُمْ اللهٔ عمد: 38 آری، شا همان گروهی هستید که برای انفاق در راه خدا دعوت میشوید، بعضی از شما بخل میورزند؛ و هر کس بخل ورزد، نسبت به خود بخل کرده است؛ و خداوند بی نیاز است و شما همه نیازمندید؛ و هرگاه سریبچی کنید، خداوند گروه دیگری را جای شما میآورد پس آنما مانند شما نخواهند بود (و سخاوتمندانه در راه خدا انفاق می کنند). و همچنان تعیین پادشاه نیز به خلافتِ زمین ارتباط داده شده است. خداوند تمیفرماید: وَلُو نَشَاءُ جَعَلْنا مِنْکُمْ مَلَائِکَهٌ فِی الْاَرْضِ یَخْلُفُونَ ۞ الزخرف: 60 و هرگاه بخواهیم از خود شما در زمین پادشاه آنی قرار میدهیم که جانشین وَلُو نَشَاءُ جَعَلْنا مِنْکُمْ مَلَائِکَهٌ فِی الْاَرْضِ یَخْلُفُونَ ۞ الزخرف: آیه ملایکه به معنای فرشته نه بلکه بمعنای مَلک یا پادشاه آمده است. که در (شما) گردند. که مثال عمده آن عمر بن عبدالعزیز است. درین آیه ملایکه به معنای فرشته نه بلکه بمعنای مَلک یا پادشاه آمده است. که در فصل سوم تشریح خواهد شد.

در آیه سی وم فوق، خونریزی عطف بر فساد است. فساد در لغت به معنی تباهی است وقتیکه یک حیوان خون حیوان دیگری از نوع خود را جهت بقای حیات خود یا تصاحب جنس مونث یا هر امر دیگری که باشد میریزد و از بین میبرد، عُدول از عدالت فطری و فساد شمرده میشود. درین جا ملایکه پیشگوئی خونریزی بشر را از خونریزی بعضی حیواناتِ زمین که مانند آدم از جنس زمین بودند و در ساختار فزیکی مشابه به انسان بودند یعنی تا هنوز احسن ترین موجود روی زمین شمرده میشدند، قیاس کردند و چونکه آدم شم مانند سایر حیوانات از مبدای زمین بود، قیاس ملایکه صحت پیدا میکند. پس فرشتگان علم به غیب نداشتند بلکه استدلال شان در باره فساد بشر بر اساس فساد حیواناتِ انسان نما بود که چنین قیاس کردند. بلی! انسان نماها یا حیوانات برتر منقرض شده ویژگیهای انسان وارانه می داشتند ولی گنجایش جمجمه شان کمتر از آن بود که انسان در شمار آیند. طبق تغوری تکامل، انسانِ اول هم طبق باور سنتی در دیرین مردم شناسی از همین سرده (نوع) بوده است. این انسان نماها کی ها بودند؟ در صفحات بعد بار ها تشریح خواهد شد.

اکنون موضوعی را که باید فهمید، تشریح مطلب فوق یعنی علم فرشتگان به وجود بشر است که خداوندی آنها را درین مورد قبل از تخلیق بشر حتی قیل از تخلیق حیوانات و نباتات آگاه ساخته بود. خداوندی میفرماید: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِي حَالِقٌ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَا مَسْنُونٍ ۞ فَإِذَا سَوَّیْتُهُ وَنَفَحْتُ فِیهِ مِنْ رُوحِی فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِینَ ۞ الحجر: 28 – 29 و (یاد کن) هنگامی را که پروردگارت به فرشتگان گفت: من بشری از گِل خشک که برگرفته از لجنی متعقّن و تیره رنگ است، می آفرینم. پس وقتی آن را (گام به گام) درست کردم و از روح خود در آن دمیدم پیش او به سجده درافتید. قبل از تخلیق موجودات زمینی خداوندی فرشتگان را در باره ذات بشر آگاه ساخته بود و در آیه بیست و نهم فوق حکم سجده به ابوالبشری را به فرشتگان نیز صادر کرده بود که نظر به آیات بعدی همین سوره فرشتگان بدون هیچ استدلالی به سخن پروردگاری خود گوش فرا دادند، برخلاف آیات مافوق که آنها با خداوندی در باره خلیفه زمین استدلال نمودند، دلیلش این بود که درین آیات خداوندی به فرشتگان تنها موضوع تخلیق بشر و سجده به وی را اخبار نموده است که او را از گِل خواهد ساخت و اینکه او را به چه منظور و در کجا و در کدام سیاره خواهد ساخت به فرشتگان تنها موضوع تخلیق بشر و سجده به وی را اخبار نموده است که او را از گِل خواهد ساخت و اینکه او را به چه منظور و در کجا و در کدام سیاره خواهد ساخت به فرشتگان نگفت از همین رو فرشتگان نفهمیدند که بشر کیست و چیست و عکس العملی

نیز از خود نشان ندادند، ولی در آیات مافوق استدلال فرشتگان بر اساس آیه سی وم فوق بود که در مورد گماردن خلیفهء زمین بود موضوعی که بخل فرشتگان را برانگیخت ولی در نهایت همه شان به خلیفهء زمین آدم عسجده کردند بجز ابلیس که سر باز زد. خداوند میفرماید: وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَاثِکَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِیسَ أَبِی وَاسْتَکْبَرَ وَکَانَ مِنَ الْکَافِرِینَ ۞ البقره: 34 و (یاد کن) هنگامی را که به فرشتگان گفتیم: «برای آدم سجده و خضوع کنید!» همگی سجده کردند؛ جز ابلیس که سر باز زد، و تکبر ورزید، (و به خاطر نافرمانی و تکبرش) از کافران شد. قسمیکه گفته شد خداوند قبل از پیدایش مخلوقات زمینی به فرشتگان در باره تخلیق بشر گفته بود و حکم سجده به او را نیز صادر کرده بود پس از همین جهت فرشتگان فهمیدند که این خلیفه ای زمین همان بشر است که برای شان قبلاً معرفی شده بود و حال وقت گماشتنش در زمین فراه رسیده است و مانند حیوانات از جنس زمین میباشد و ریشه در خاک دارد.

در تعریف واژه خلیفه گفته شد که انسان خلیفهء حیوانات در زمین است چرا که تخلیق حیوانات مقدم بر پیدایش انسان است، خداوندج درین باره ميفرمايد: يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ۞ البقره: 21 اى مردم پروردگارتان راكه شما و کسانی را که پیش از شما بوده اند آفریده است پرستش کنید باشد که به تقوا گرایید. قبل از مردم کی بود؟ از نحو آیه همین مطلب بر میآید که خداوندج مردم را مخاطب میکند و میگوید که مرا عبادت کنید که من شما انسانها را و قبل از شما حیوانات را پیدا کرده ام. سوالی که اذهان را محدوش ميسازد اين است كه خداوندج جنيان را نيز قبل از انسان پيدا كرده است. خداوندج ميفرمايد: وَاجْحَانَّ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارِ السَّمُومِ 🌣 الحجر: 27 و جن را پیش از آن (انسان) از آتشی سوزان و بی دود (گرم و سوزان) پدید آوردیم. بلی! حل این معضله چنین است که انسان و حیوان چون هر دو از جنس زمین اند، بعد از جنیان آفریده شده اند. پس انسان اگر خلیفه خدا<sup>ج</sup> است اینکه بر اساس تعریف واژه خلیفه شرک پنداشته میشود و اگر خلیفه جنیان است پس جنیان که از آتش آفریده شده اند و نظر به تعریف واژه خلیفه از جنس انسان نیستند و خون ندارند تا طبق آیه سی وم فوق دلیلی بر "یَسْفِكُ الدِّمَاءَ" باشد. ما عنوان جداگانه در باره حقیقت جنیان جهت شناخت این پدیده ترتیب داده ایم که در فصل سوم ملاحظه خواهید نمود. گرچه وجه افتراقِ انسان و حیوان اندازه، شُعور شان یا ضریب هوش شان یا بهتر بگوییم میزان ذکاوت (Intelligence Quotient) شان است ولى هر دو از جنس زمين اند پس انسان ميتواند خليفه و جانشين حيوانات باشد قسميكه در آیه سی و سوم فوق ضمیر "هُم" به حیوانات راجع شده است زیرا چیزی که در مرحله نخست جلب توجه طفل انسان قرار میگیرد حیوانات هستند که بر سایر اشیاء برای یک طفل مقدم میباشند مخصوصاً آن طفلی که یک زندگی کاملاً روستایی داشته باشد پس آدم<sup>ع</sup> در طفولیت حیوانات قابل مشاهده خود را نامگذاری نموده بود و بعداً به نامگذاری اشیای دیگر مانند درخت و دریا پرداخت ازین رو خداوند<sup>ج</sup> به او فرمود که نام های حیوانات را به فرشتگان بیان کند که ضمناً دربر گیرنده نام های سایر اشیای مشاهده شده توسط وی نیز بود. بلی! آدم ٔ مانند سایر انسان ها از دوره طفولیت گذشته است که در صفحات بعدی این موضوع روشن خواهد شد.

اسماء اشیای که به آدم علیم داده شد، بفرموده بعضی از علماء اگر حقیقت اشیاء میبود پس هرگز او از درخت ممنوعه نمی چشید که در ذیل ذکرش خواهد آمد و اگر اسمای اشیاء تنها نام اشیاء میبود پس فرشتگان نیز از آن واقف بودند که در آیات فوق آنها اسم خون "یَسْفِكُ الدِّمَاءً" را بیان کردند، از فساد افراد مفسد سخن گفتند که این صفت به اشخاص ارتباط دارد و شخص بذات خود اسم یک شی میباشد و سخن پروردگار و را در آیه بیست و هشتم فوق که در مورد "گِل خشک که برگرفته از لجنی متعفّن و تیره رنگ" بود فهمیدند. تعلیم اسمای اشیاء به

آدم٤ يک الهام فطري بود که عبارت از استعداد نطق و بيان عاليتر و کاملتر از صدا هاي حيوانات و فن نوشتاري آن بود که به نسل او باالقوه انتقال كرده است. پس سخن گفتن با تلفظ واژه ها يا فن بيان و نوشتن و كتابت كه تنها صفت انسان است، ملايك استعداد اين همه را نداشت. خداوند تحدر مورد تعليم هُنر نوشتاري به انسان ميفرمايد: الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ۞ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ ۞ العلق: 4 - 5 همان كسي كه بوسیله قلم تعلیم نمود. و به انسان آنچه را نمی دانست یاد داد. شاید مکالمه ملایک توسط جذب و ارسال سیگنال باشد یا چیزی دیگری که به ما گفته نشده است، اینکه ملایک چطور تکلم میکنند ما نمیدانیم ولی اینقدر میدانیم که بر خلاف انسانها از تلفظ واژه ها قاصر اند و این تنها صفت انسان است که در آیات ذیل حَصر آن مانند آیات فوق به انسان ثابت است و در آیه سی و دوم فوق ملایک به قاصر بودن از تلفظ واژه ها اقرار نمودند. پس این انسان است که از فنِ بیان مستفید است و در ضمن خود را مکلف میداند تا اشیای جدید را نیز نامگذاری کند. خداوندج ميفرمايد: خَلَقَ الْإِنْسَانَ ۞ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ ۞ الرحن: 3 - 4 (خداوند) انسان را آفريد. به او تعليم نطق و بيان فرمود. معانى بخشيدن به کلمات توسط صدا، در مخلوقاتی که ما میشناسیم خاصه انسان است نه از دیگران، که صدا کشیدن حیوانات به آن اصلاً مقایسه شده نمی تواند. همین امر دلیل شد تا انسان مسجود ملایک گردد چرا که فرشتگان از یک هُنر عالی یعنی از تلفُظ واژه ها قاصر بودند. فرشتگان در آیه سی و دوم فوق اقرار کردند و به خداوند گفتند که منزهی تو ما را جز آنچه (خود) به ما آموخته ای هیچ دانشی نیست. سوال پیدا میشود که در گذشته فرشتگان با انسانها مخصوصاً با پیامبران الهی حرف زده اند، حرف شان همان قدر بود که خداوندج جهت تعمیل امر خود به آنها تعلیم داده بود یعنی علاوه بر تعلیمات خداوندی نه بر آن چیزی علاوه کرده توانستند و نه از آن چیزی کاستند چرا که مانند انسان استعداد این کار را نداشتند. فرشتگان مخلوق دیگر اند و از همین سبب علم و استعداد آنها نیز متفاوت از انسانهاست باید عرض شود که قطعاً فرشتگان و شیاطین (مخلوق ینهان) دارای اراده و اختیار هستند اینکه سلیمان عبا شیاطین جنیان با لسان ولهجه خود شان که غیر از تلفظ واژه ها بود سخن گفته است امر دیگریست که خداوند<sup>ج</sup> به سلیمان<sup>ع</sup> آموخته بود و در فصل سوم تحت عنوان حقیقت جنیان بیان خواهد شد.

تمام اسمای که به آدم علیم داده شده بود بدون نطق و بیان معنی نمیداد یعنی علم و بیان لازم و ملزوم یکدیگر اند که آدم بر خلاف جنیان دارای این خصوصیت بود که در اصطلاح صوفیان به آن علم قال گفته میشود.

خلاصه اینکه نام گذاری اشیاء توسط آدم که محصولی از فطرت سلیمه ایشان بود، بنیادی است که تمامی اکتشافات و اختراعات عالم از آن بوده است، چیزی که فرشتگان از آن محروم بودند و این امر باعث شد تا آدم مسجود ملایک گردد.

در آیه سی وم فوق، فرشتگان میگویند انسانی که حتی خون یکدیگر را خواهند ریخت چگونه خلیفه زمین بوده میتواند؟ پس خداوند<sup>5</sup> پاسخ داد که من میدانم و شما نمیدانید. تخلیق ملایکه قِسمی صورت گرفته است که برای درک کلام به اسباب مانند انسانها نیاز ندارد، چگونگی گفتگوی آنها با یکدیگر و اینکه خداوند<sup>5</sup> به آنها مستقیماً جهت اجرای امور الهام میکند یا شاید کدام شیوه دیگر درکار باشد ما نمی دانیم؛ ولی اینقدر می دانیم که این انسان است که بواسطه نام های مختلف اشیاء را میشناسد. پس از اعطای روح انسانی به آدم<sup>5</sup>، خداوند<sup>5</sup> فن بیان (استعداد کلام) یعنی سخن گفتن و نوشتن آنرا که جز فطرت انسان بود برای سایر مخلوقات آشکار ساخت. اعطای روح فطرت و مائده بزرگ زبان و فن گفتار و نوشتار باعث تحسین آدم<sup>5</sup> و سجده ملائکه بر وی گردید. ابتکار آدم<sup>5</sup> این بود که با هدایت فطری خداوند<sup>5</sup> تمام اشیای زمان خویش را با هجه و لسان خود نامگذاری کرد و آنها را با سبک نوشتاری خود نوشت و قسمیکه گفته شد ملایکه استعداد این کار را نداشتند و این

ابتکار عمل مقام آدم  $^3$  را از ملایک بالا برد. طوریکه گفتیم اگر مقام آدم  $^3$  با نامگذاری اشیاء نه بلکه با درک رموز و اسرار آفرینش اشیاء از فرشتگان بالاتر شد، پس اگر اینطور میبود آدم  $^3$  هرگز از آن درخت ممنوعه (درخت تناسل، درخت حیات یا شجره نسب که در عنوان مابعد تشریح خواهد شد) نمیچشید چونکه او اسرار آن درخت و عاقبت عمل خود را قبلاً میدانست و کاملاً درک کرده میبود؛ ولی اینطور نشد او درخت مذکوره را امتحان کرد و علم به غیب که علم اسرار اشیاء است نداشت. پس معلوم شد که اگر تنها یک کار ابتدائی که نامگذاری اشیاء بود مقام آدم  $^3$  را از ملایک بالا برد، در باره علم و تکنالوژی فعلی که ما داریم چه باید گفت  $^3$ . آموختن اسمای اشیاء به آدم  $^3$  و نیز بیان آنما توسط آدم  $^3$  را در نظر فرشتگان از حیوانات ممتاز ساخت بلکه فرشتگان هم ازین کار قاصر ماندند و به لیاقت آدم  $^3$  تسلیم شدند و حکم پروردگار خود را که سجده به آدم بود اجرا کردند.

یکنوع غلو و غلط فهمی که مخصوصاً در بین مسلمانان ایجاد شده است که میگویند آدم ٔ مُعلّم ملائکه بود کاملاً نادرست است. آدم ٔ تنها به ملائکه اشتاء را تلفظ کرده است که ملائکه از تکرار این گونه تلفظ قاصر بودند از همین رو اینکه شاگرد آدم ٔ باشند محال است.

معنی زوج و اطلاق آن به آدم<sup>ع</sup> و حوا: مراوده آدم<sup>ع</sup> و حوا به یک جنبه اخلاقی ارتباط داشت زیرا خداوند<sup>ج</sup> حکم صادر کرد تا آنها را ازین کار منع بفرماید. دلیلش در آیات ذیل واضح خواهد شد که چرا خداوند؟ مقاربت جنسی آن دو را در قرآن و در صحف دیگر بطور استعاره ذكر كرده است. خداوندج ميفرمايد: وَقُلْنَا يَا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ ۞ البقره: 35 و گفتيم: اي آدم، تو و جُفتت در اين باغ ساكن شويد و از (نعمت هاي) آن به فراواني از هر جاي آن كه خواهید بخورید، و به این درخت (درخت تناسل) نزدیک نشوید که از ستمکاران خواهید بود. تئوری بعضی از مفسران این است که بمشتی که آدم ٔ و حوا در آن بودند بمشت اصلی بود که بعد از قیامت مومنین در آنجا خواهند رفت و بعضی هاگفته اند که این جنت در یک سیاره دیگر بود سپس آنها از آن به زمین فرود آمدند. دلایل نقلی ردِ این نظریه در صفحات ذیل واضحتر خواهد شد ولی دلیل عقلی اش این است که بمشت یا جنت به معنای باغ است آن بمشت یا باغی زمینی بود، زیراکه خصلت بمشت جاوید این است که هر کی برود پس بر نه آید و هرچه بخواهد برایش داده شود. وقتی خداوند عنص در قرآن از جنت ابدی یاد میکند پس ذکر میوه هایش را بمیان میگذارد مانند: إلّا عِبَادَ اللّهِ الْمُخْلَصِينَ 🌣 أُولَئِكَ لَمُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ ۞ فَوَاكِهُ وَهُمْ مُكْرِمُونَ ۞ فِي جَنَّاتِ النَّعِيمِ ۞ الصفات: 40 - 43 جز بندگان مخلص خدا (كه از اين كيفرها برکنارند). برای آنان روزی معیّن و ویژهای است. میوهها (ی گوناگون پر ارزش)، و آنها گرامی داشته میشوند. در باغهای پر نعمت بهشت. و مانند: لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ كَثِيرَةٌ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ الزخرف: 73 و در آن براى شما ميوههاى فراوان است كه از آن مىخوريد. و مانند: فيهمَا فَاكِهَةٌ وَنَخْلُ وَرُمَّانٌ 🦈 الرحمن: 68 در آن دو بمشت نيز هرگونه ميوه خوش و خرما و انار بسيار است. و مانند: مُتَّكِئِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَوَابِ ۞ ص: 51 در حالي كه در آن بر تختها تكيه كردهاند و ميوههاي بسيار و نوشيدنيها در اختيار آنان است. ولي در آيه سی و پنجم فوق خداوند<sup>ج</sup> از میوه های جنت یاد نمی کند زیرا بمشتی که آدم<sup>ع</sup> معه فامیلش در آن مستقر بودند بمشتی زمینی بود که تا هنوز در زمین گیاهان و درختان که یکی از بادوام ترین گیاهان است تنوع و رشد نکرده بودند تا کُل برویانند و میوه بگیرند. بلی! باید گفت که انسان بیشتر از 180 میلیون سال قدمت دارد که در فصل ششم بطور مفصل تشریح گردیده است. طبق نظریه تکامل، گیاهان گُلدار فقط حدود 140 میلیون سال پیش، در اواخر سیر تکامل گیاهان، تا اواخر زمان دایناسورها بوجود آمدند، اما از آن زمان تاکنون خوب متنوع شده اند. هیچ کس دوقیقاً نمی داند که چگونه این اتفاق افتاد، منشاء و تکامل اولیه گیاهان گلدار و به ویژه گلهای آنها هنوز هم یکی از بزرگترین مُعمای زیست شناسی باقی مانده است. از همین رو تقریباً 140 سال پیش چارلز داروین ظهور سریع گیاهان گلدار را در کرتاسه "یک راز ناسازگار" خواند. بلی! داروین چندین بار به ضعف خویش اعتراف نموده است که در صفحات بعد ذکر خواهد شد. ولی نظریه ای وجود دارد که آب بحر توسط طوفان نوح عهان را فرا گرفت و سبب شد تا میلیون ها سال بعد گیاهان تنوع کنند، گل برویانند و میوه بگیرند. بلی! طوفان نوح عالمگیر بود که در فصل ششم بتفصیل معه منبع تنوع گیاهان ذکر شده است. تحقیقات نشان داده است که طولانی ترین مدت زمانی که بذرها و گیاهان می توانند در زیر آب و بدون هیچ گونه تماس با زمین باشند، 278 روز (حدود نه ماه و یک هفته) است. و مدت زمان طوفان نوح نظر به روایات عهد عتیق کمتر ویا بیشتر از مدت فوق بوده است که این یک نوع تناقض در روایات پنداشته میشود و اگر کمترین این مدت که عبارت از صد و پنجاه روز در عهد عتیق درج شده است پذیرفته شود معقول خواهد بود. اینکه خداوند تجشت زمینی را در قرآن دارای میوه های گوناگون تعریف کرده است زمان ظهور میوه های آن بعد از زمان آدم عنی عنی حدود 140 میلیون سال بدینسو میباشد. خداوند میفرماید: و کرناگون تعریف کرده است زمان ظهور میوه های آن بعد از زمان آدم عنی عنی حدود 140 میلیون سال بدینسو میباشد. خداوند میفرماید: آن جاری ساختیم.

در آیه سی وم عنوان قبل کلمه "فی الْأَرْضِ" بیان میکند که بهشت آن زمین بالای خودش بنا شده بود زمانیکه آدم عدر بهشت از نعمات خداوند علی الله استفاده میکرد در عین حال خلیفه در روی زمین بود، یعنی خداوند آدم عرا در زمین به خلافت رساند و سپس او و زوجش را به بهشتی که در همین زمین موقعیت داشت راهنمایی کرد.

روج به معنی جفت است و این کلمه تنها به همسر بودن و زنا شوئی اطلاق نمیشود چونکه جفت به معنی مشابحت هم میتواند باشد. خیلی موارد عقلی وجود دارد که به آن جفت گفته میشود مثلاً یک جفت آهو یا یک جفت کبوتر ولو که آن هر دو از یک جنس یعنی هر دو مذکر و یا هر دو مونث باشند به آنما نیز جفت اطلاق میشود. زمانی که تنها دو انسان آدم و حوا در روی زمین بین حیوانات موجود بودند پس و واقعاً آنما یک جفت بودند. اینکه چه زمانی آدم و حوا زن و شوهر یکدیگر شدند در ذیل واضح خواهد شد ولی کلمه زوج در آیه سی و پنجم فوق به زن و شوی بودن آنما اطلاق نمیشود بلکه به جفت بودن دو انسان که در زمین مانند نداشتند اطلاق میگردد. کلمه زوج معانی مختلف دارد. خداوند درین مورد میفرماید: وَکُنْتُمْ أَزُواجًا ثَلَاثَةٌ یَ الواقعه: 7 و شما به سه گروه تقسیم خواهید شد. یعنی مردم در روز قیامت به سه دسته یا گروه تقسیم خواهید شد. درینجا زوج به معنای گروه آمده است. در قرآن زوج به معنی همانند و همسان نیز آمده است. خداوند میفرماید: وَآخَرُ مِنْ شَکْلِهِ أَزُواجٌ یَ ص: 58 و جز اینها کیفرهای دیگری همانند آن دارند. و در جای دیگر خداوند تمیفرماید: وَآذَا اللهُوسُ می الند تو به معنی هماند و همسان نیز آمده است. خداوند روز آخرت است که درینجا کلمه زوج به مجموعه دو جنس اطلاق میشود. در جای دیگری قرآن کلمه زوج به معنی همراه و امثال آمده است. دروز آخرت است که درینجا کلمه زوج به مجموعه دو جنس اطلاق میشود. در جای دیگری قرآن کلمه زوج به معنی همراه و امثال آمده است. خداوند میفرماید: اخشروا الّدین ظَلَمُوا وَزُنُواجَهُمْ وَمَا کَانُوا یَعْبُدُونَ یَ الصافات: 22 (ندا آید) ستمکاران را با همرهامانشان و آنچه را به حداوند می پرستیدند، برانگیزید. پس آدم و حوا قبل از چشیدن درخت تناسل زن و شوهر نبودند بلکه بعد از چشیدن درخت میوعه حدی مخدو مینود

آیا آن درخت که آدم<sup>ع</sup> و حوا از چشیدنش منع گردیده بودند چه درختی بود؟ همانطوریکه بعضی از مفسران میگویند درخت انگور، انجیر یا میوه گندم بود؟ قسمیکه حافظ شیرازی هم به این باور بود و میسراید:

#### پدرم روضه رضوان به دو گندم بفروخت من چرا ملک جهان را به جوی نفروشم

نه بلکه ما در ترجمه آیه فوق متذکر شدیم که آن درخت، درخت تناسل بود، که واضح ترین تشبیه جهت بیان واقعه آدم و حوا محسوب، و در عین حال ایجاد فرصت بخاطر تفکر بشر و نیز تلقین مراعات اخلاق عالی در کلام شمرده میشود تا جزئیات ظلم آدم و حوا ازین جهت به الفاظ واضح توسط خداوند بیان نگردد و نسل های بعدی نظر به تفکر خودشان تشبیه هذا را دریافت کنند و هدفِ که برای رُشد فکری بشر مد نظر است برآورده گردد، لذا از طرف خداوند غفور واقعه هذا در چوکات آیه فوق همینطور گنجانیده شده است. روی هم رفته سخن پروردگار در قالب تشبیهات یگانه راهی برای تحفظ وقار و کرامت آدم محسوب میشود.

در اسرائیلیات به آن درخت، درختِ حیات (Tree of Life) یا درخت دانش (شناخت) (Tree of knowledge) گفته شده است که همان مطلب گفته شده را ارائه میکند و در صفحات بعد بیان خواهد شد. در تورات چنین آمده است: و یهوه خدا همه گونه درختانِ چشمنواز و خوش خوراک را از زمین رویانید. درخت حیات در وسط باغ بود، و نیز درخت شناخت نیک و بد نیم عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل درج و آگر در آیه هذا غور شود از کیفیت و موقعیت آن درخت، اصلیتش را بخوبی دانسته میتوانیم که حقیقت آنرا در عنوان ذیل درج غوده ایم.

باید گفت که قرآن مجید تصدیق کننده کُتُب آسمانی قبل از خود میباشد و اینکه میگویند با نزول قرآن تمامی کُتب آسمانی سابقه منسوخ شده اند، کاملاً اشتباه و خلاف آیه ذیل میباشد. خداوند میفرماید: نَزَلَ عَلَیْکَ الْکِتابَ بِالحُقِیِّ مُصَدِقاً لِما بَیْنَ یَدَیْهِ وَ أَنْزَلَ التَّوْراةَ وَ الْإِنجیل کاملاً اشتباه و خلاف آیه ذیل میباشد. خداوند میفرماید: نَزَلَ عَلیْکَ الْکِتابَ بِالحُقِیِّ مُصَدِقاً لِما بَیْنَ یَدَیْهِ وَ أَنْزَلَ التَّوْراةَ وَ الْبِنجیل که قرآن را به راستی بر تو فرستاد که تصدیق کننده کتب آسمانی قبل از قرآن بیری جدید نیست بلکه برای تصحیح تحریفات و تکمیل (جمع آوری) کتب آسمانی سابقه نازل گردیده است. پس مواردیکه در کتب آسمانی قبل از قرآن دست ناخورده باقی مانده اند و در تضاد با محتوای قرآن هم نیستند از آن بحره برداری صورت گرفته میتواند مخصوصاً آیاتی که در قرآن به شکل اختصار درج گردیده اند و جزئیات آن در کتب آسمانی سابقه موجود میباشد مانند نسل و ذریه پیامبران می حوادث تاریخی و آثار و علائم قیامت وغیره که ما ازین اطلاعات در کتاب هذا بحره برداری خواهیم کرد. از ابوسلمه روایت است که ابو هریره رض گفت: اهل کتاب (یهود) تورات را به زبان عبرانی می خواندند و آن را برای مسلمانان به زبان عربی تفسیر می کردند. رسول الله فرمود: لا تُصَدِقُوا أَهْلَ الکِتَابِ وَلا تُکَذِبُوهُمْ، وَقُولُوا: آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَیْنَا (الآیَةً) کُناری: 4485 اهل کتاب را نه تصدیق کنید و نه فرمود: لا تُصَدَقوا أَهْلَ الکِتَابِ وَلا تُکَذِبُوهُمْ، وَقُولُوا: آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَیْنَا (الآیَة) کُناری: 4485 اهل کتاب را نه تصدیق کنید و نه

تکذیب کنید و بگویید: ما به خدا و آنچه بر ما نازل شده ایمان آوردیم. چونکه اصحاب پیامبر ص زبان عبرانی بلد نبودند پیامبر اکرم ص آنان را از شنیدن مستقیم تورات از یهودیان به زبان عبرانی منع کرد که مفهوم حدیث هذا همین مطلب را ارائه میکند، الی زمانیکه فرصت پیدا کنند و تورات را بعد از ترجمه دقیق آن مطالعه نموده از آن مطالب مورد نیاز خویش را اخذ نمایند. پس ازین رو در بمره برداری از کُتب سابقه آسمانی کدام ممانعتی وجود ندارد.

چشیدن از درخت ممنوعه تناسل توسط آدم<sup>ع</sup> و حوا: اصلیت و حقیقت درخت ممنوعه تناسل در آیات ذیل بتفصیل بیان شده است كه خداوند قَ آدم و را با درخت تناسل امتحان كرد كه ميفرمايد: و يا آدَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَ زَوْجُكَ الْجُنَّةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ شِئْتُما وَ لا تَقْرَبا هذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّالِمِينَ ۞ فَوَسْوَسَ هُمَا الشَّيْطانُ لِيُبْدِيَ هَمُا ما وُورِيَ عَنْهُما مِنْ سَوْآتِيما وَ قالَ ما هَاكُما رَبُّكُما عَنْ هذِهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَنْ تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونا مِنَ الْخالِدينَ ۞ وَقاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُما لَمِنَ النَّاصِحينَ ۞ فَدَلاَّهُما بِغُرُورِ فَلَمَّا ذاقَا الشَّجَرَةَ بَدَتْ لَهُما سَوْآتُهُما وَ طَفِقا يَخْصِفانِ عَلَيْهِما مِنْ وَرَقِ الْجُنَّةِ وَ ناداهُما رَبُّهُما أَ لَمْ أَنْهَكُما عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَ أَقُلْ لَكُما إِنَّ الشَّيْطانَ لَكُما عَدُوٌّ مُبينٌ 🔯 قالا رَبَّنا ظَلَمْنا أَنْفُسَنا وَ إِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنا وَ تَرْحَمْنا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخاسِرينَ 🤯 قالَ اهْبطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْض عَدُوٌّ وَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَ مَتاعٌ إلى حين ۞ الاعراف: 24-19 و اى آدم! تو و جُفتت در بمشت ساكن شويد! و از هر جاكه خواستيد، بخوريد! امّا به اين درخت (تناسل) نزدیک نشوید، که از ستمکاران خواهید بود. سپس شیطان آن دو را وسوسه کرد، تا آنچه را از اندامشان پنهان بود، آشکار سازد و گفت: پروردگارتان شما را از این درخت (تناسل) نحی نکرده مگر بخاطر اینکه فرشته خواهید شد، یا جاودانه (در این جا) خواهید ماند. و برای آنها سوگند یاد کرد که من برای شما از خیرخواهانم. و به این ترتیب، آنها را با فریب (از مقامشان) فرود آورد و هنگامی که از آن درخت چشیدند، اندامشان (عورتشان) بر آنها آشکار شد و شروع کردند به قرار دادن برگهای (درختان) بمشتی بر خود، تا آن را بپوشانند و پروردگارشان آنها را نداد داد که: آیا شما را از آن درخت نهی نکردم؟ و نگفتم که شیطان برای شما دشمن آشکاری است؟. گفتند: پروردگارا! ما به خویشتن ستم کردیم! و اگر ما را نبخشی و بر ما رحم نکنی، از زیانکاران خواهیم بود. فرمود: (از مقام خویش) فرود آیید، در حالی که بعضی از شما (شما و فرزندان تان) نسبت به بعض دیگر، دشمن خواهید بود و برای شما در زمین قرارگاه و وسیله بمره گیری تا زمان معینی خواهد بود. شیطان باید آدم<sup>ع</sup> را نمیگفت که از این درخت بچش تا خالد شوی چرا که نظر به تئوری حقیقت اشیاء او پیش از این از مکر شیطان باخبر بود، بلکه نه زیرا که ما ردِ آنرا قبلاً بیان کردیم و در آیه صد و بیستم عنوان بعد کلمه «شَجَرَةِ الْخُلْدِ» بوضاحت بیان شده است پس قسمیکه در عنوان قبل گفته شد که بهشتی که آدم<sup>ع</sup> و حوا در آن بودند بهشتی زمینی بود که از آیه بیستم فوق ثابت میشود چراکه در بهشت اصلی نیازی به طلب خالد شدن نيست كه در آنجا خُلد فطرى ميباشد و ديگر اينكه شيطان اصلاً در بحشت برين راه ندارد. خداوند ميفرمايد: فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانٌ ۞ الرحمن: 56 در آن بمشت ها زناني هستندكه فقط به همسرانشان عشق مي ورزند، و پيش از آنان دست هيچ انس و جنی به آنان نرسیده است. ازین آیه بر میآید که آدم ٔ و ابلیس که جن و انس بودند در آن جنتی که مومنین بعد از مرگ میروند نبودند زیرا که طبق فرموده خداوند<sup>ج</sup> هیچ یک از انس و جن از نعماتی آن بمشت درین حیات استفاده کرده نمیتواند. قسمیکه در عنوان قبل گفته شد پیش از چشیدن درخت ممنوعه آدم<sup>ع</sup> و حوا زن و شوهر نبودند و اگر در آن موقع همسر یکدیگر می بودند پس چرا عورت خویش را از یکدیگر سَتر کردند؟ اینان که تنها انسانهای روی زمین بودند پس عورت خود را ستر کردند تا حیوانات نبینند؟ این که منطقی به نظر نمی آید، بلی! سخن همان است که گفتیم، آنها تا هنوز زن و شوهر نبودند و اینجا در باغ برای امتحان قرار داده شده بودند و خداوند آنها را امتحاناً از همبستری که همان چشیدن از درخت نمنوعه تناسل بود منع کرده بود، طوریکه بعضی از مفسرین میگویند که آن درخت انگور، درخت انجیر که بدون گل رویانیدن بود، در عنوان قبل گفتیم که اصلاً در آن زمان درختان استعداد گل رویانیدن را نداشتند تا میوه بگیرند بجر درخت انجیر که بدون گل رویانیدن میوه میگیرد از همین رو تورات از موجودیت درخت انجیر در جنتی که آدم و حوا در آن بودند خبر میدهد: چون زن دید که آن درخت خوش خوش خوارک است و چشم نواز، و درختی دلخواه برای افزودن دانش، پس از میوه آن گرفت و خورد، و به جفت خویش نیز که با وی بود داد، و او خوردآنگاه چشمان هر دوی آنها باز شد و دریافتند که عربانند؛ پس برگهای انجیر به هم دوخته، لنگها برای خویشتن ساختند آن عهده میشود؟ نه بلکه منظور از درخت ممنوعه هان درخت تناسل یعنی شجره نسب (Family Tree) است که در عنوان قبل به آن درخت حیات (Tree of Life) است که در عنوان قبل به آن درخت حیات اخلاق عالی، استنار ظلم آدم و حوا، تحفظ وقار و کرامت آدم و رئید فوق تورات و چهار بار در آیات سوره اعراف در فوق مجازاً جهت مراعات اخلاق عالی، استار ظلم آدم و حوا، تحفظ وقار و کرامت آدم و رئید فوق تورات و دهار بار در آیات سوره اعراف در فوق مجازاً جهت مراعات ملحوظ تأویل آیه فوق الذکر تورات چنین میشود، چونکه حوا قبلاً همبستری را تجربه نکرده بود، نه با انسان نماها و نه با آدم ا و خواست که معنی هم هروت آن ایرا شده بود بحره برد، ازین رو تورات آنرا درخت میکود که طبق بیانات فوق عین معنی و هدف را ارائه میکند.

پس زمانی که آن دو برای هبستری آمده شدند و در شدّت اشتیاق، خود را برهنه کردند پس برهنه شدن شان مانند سایر انسانها در گور شعور شان نبود، ولی بعد از فراغت بخود متوجه شدند و مطابق فطرت بشری از یکدیگر عورت خود را با برگهای جنتی پنهان میکردند چرا که قبل از این عورت شان برای شان مکشوف نبود. این یک عمل فطری است که در اثنای خلوت با جنس مخالف یا حتی هنگام استمناء که اوج شهوت است عقل مغلوب میگردد و به یک چیز فکر میکند و آن عبارت از ارضای شهوت میباشد. آدم و حوا با تجربه که از حیوانات داشتند عملیه تکثر را میدانستند ولی مطمئن به اجرای این عمل جهت ممنوعیت اش نبودند، پس شیطان با تأکید سوگند، درخت تناسل را برایشان تعریف کرد و احساسات آنان را برانگیخت، هم احساس شهوانی شان را و هم احساس لایزالی و ابدیت شان را، شیطان به آنان گفت آگر از این درخت به بیشید صاحب فرزندان زیادی خواهید شد و نام تان تا به ابد زنده و پاینده خواهد ماند. که در آیه بیستم فوق کلمه «خَالِدین» به همین مطلب اشاره میکند. آنما مغلوب از احساس شهوانی، و احساس فنا ناپذیری در درجه دوم شدند، از درخت تناسل چشیدند و هبستر شدند. هبستری آنما ادامه یافت و سال ها طول کشید تا صاحب فرزندان زیادی شدند. خداوند عوا را بعد از هبستری یعنی بعد از چشیدن از درخت تناسل از آن توبیخ کرده بود که هنگام زایمان درد شدیدی را احساس خواهی کرد و این نکته را تورات چنین نقل کرده است که معنی درخت تناسل از آن مانند روز روشن معلوم میشود: آئم و حمل تو را بسیار افزون گردانم؛ با الم فرزندان خواهی زایید... که عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل سوم، آیه بیست و چهارم فوق به همین امر دلالت میکند و حکم فرود آمدن از بحشت (باغ) مختص به انسانیا بود و شیطان در این حکم شامل نبود

چرا که شیطان بخاطر طرد سجده به آدم قبلاً از مقام خود فرود آمده بود، جزئیات این موارد در عناوین ذیل مخصوصاً تحت عنوان حکم دسته جمعی خروج از جنت تشریح گردیده است.

مقصود از وحی عملی که در شروع فصل به آن اشاره شد ابلاغ و تعلیم دو مسئله بود، چونکه در آن زمان زبانی وجود نداشت تا با آن ابلاغ گردد پس عملاً تعلیم داده شد اینکه شیطان از دو جهت بالای شما حمله آور میشود از راه غرور و تکبر که بزرگترین گناه است که آدم سجده نکردن شیطان را بخود عملاً مشاهده نمود و از این گناه بزرگ آگاه شد، و از راه نفس و شهوت که آدم آن عمل را مرتکب شد و این مسئله را نیز بخوبی آموخت. پس اگر مشاهده شود در زمان فعلی شکست و تباهی افراد از همین دو جهت یعنی استکبار و شهوت میباشد. هنگامی که این تعلیم به آدم به اکمال رسید خروج آنها از جنت صورت گرفت و گفته شد که در زمین تا زمان معین سکونت کنید. اخراج آنها از جنت بطور سزا نبود بلکه این یک بشارت بود که اکنون شما حقایق را فهمیدید و خداوند نیز توبه شما را قبول کرد پس بروید بسوی مقصد خویش که عبارت از فرمانبرداری از اوامر الهی است.

اینک خداوند جهت هدایت ما تأکید میکند که بزرگترین آله شیطان برای فریب دادن شما همین راهِ همبستری با محارم و آمیزش جنسی با دیگران غیر از همسر قانونی است لذا از نیرنگ شیطان آگاه باشید. خداوند میفرماید: یا بَنِی آدَمَ لَا یَفْتِنَنَّکُمُ الشَّیْطَانُ کَمَا أَخْرَجَ أَبَوَیْکُمْ مِنَ اجْنَةِ یَنْ عُنْهُمَا لِیُریِهُمَا سَوْآقِمِمَا لِنَّهِ یَرَاکُمْ هُو وَقَبِیلُهُ مِنْ حَیْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّیَاطِینَ أَوْلِیَاءَ لِلَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ ﴿ الاعراف: 27 یَنْنِعُ عَنْهُمَا لِیُریِهُمَا سَوْآقِمِمَا إِنَّهُ یَرَاکُمْ هُو وَقَبِیلُهُ مِنْ حَیْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّیَاطِینَ أَوْلِیَاءَ لِلَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ ﴿ الاعراف: 27 ای فرزندان آدم! شیطان شما را نفریبد آنچنان که پدر و مادر شما را از بحشت بیرون کرد و لباسشان را از تنشان بیرون ساخت تا عورتشان را به آنها را نمی بینید و شما آنها را نمی بینید (اما بدانید) ما شیاطین را اولیای کسایی قرار دادیم که ایمان نمی آورند. از پوشالی بودن عُریانی، انسان از اول آگاه بود زیرا پوشاندن ستر عورت در فطر انسان نحفته است و بدون دین الهی نیز انسان مخصوصاً بعد از بلوغ جهت پنهان کردن عورت خود آماده میشود یعنی زشتی برهنگی و کرامت پوشش جز فطرت انسان محسوب میشود.

بعد از نصیحت اولاد آدم ، متصلاً خداوند انسانها را از امری آگاه میسازد که انجام دادن آن بهتان و إفترا به خداوند است. خداوند میفرماید: و و اید از نصیحت اولاد آدم ، متصلاً خداوند انسانها را از امری آگاه میسازد که انجام داد که الله میلان میلان میلان میلان میلان الله این میلان میلان میلان میلان میلان میلان خود را بر این عمل دیدیم، و خداوند بما دستور داده است! بگو خداوند (هرگز) دستور به عمل زشت (فحشا) نمی دهد آیا چیزی بر خدا می بندید که نمی دانید. آن عملی را که آدم انجام داد که عبارت از چشیدن درخت تناسل بود سرییچی از امر خداوند و بود ولی فحشا محسوب نمیشد چرا که آنها تنها بودند و گروهی از مردمان شاهد عمل آنها نبود. به مرور زمان با ازدیاد نسل انسان این عمل رُخ به فحشا نمود. پس آدم نادم شد و توبه کرد. با درک ماجرای آدم اکنون اگر تقلید از انسان های اولیه که در جنت میزیستند صورت بگیرد، صریحاً فحشا، گناه و جرم ینداشته خواهد شد.

حکم گفتن بسم الله قبل از جماع و فراموشی آدم<sup>ع</sup>: اکنون خداوند<sup>ح</sup> در باره عزم آدم<sup>ع</sup> و فراموشی وی سخن میگوید که دلیلی بر برهنه شدن او و جفتش میباشد. قسمیکه در تشریح معنی زوج گفته شد تا هنوز در بحشت آدم<sup>ع</sup> و حوا زن و شوهر نبودند، اگر میبودند پس در برهنه شدن شان كدام حرجى نميبود. خداوندج ميفرمايد: وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا 🧔 وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَاثِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي ۞ فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوٌّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجُنَّةِ فَتَشْقَى۞ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَى ۞ وَأَنَّكَ لَا تَظْمَأُ فِيهَا وَلَا تَصْحَى ۞ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُّكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكٍ لَا يَبْلَى ۞ فَأَكَلَا مِنْهَا فَبَدَتْ هَٰمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الجُنَّةِ وَعَصَى آدَمُ رَبَّهُ فَعَوَى ۞ ثُمَّ اجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَى ۞ طه: 122-115 و به یقین پیش از این با آدم پیمان بستیم و (لی آن را) فراموش کرد و برای او عزمی (استوار) نیافتیم. و (یادکن) هنگامی راکه به فرشتگان گفتیم برای آدم سجده کنید پس جز ابلیس که سر باز زد (همه) سجده کردند. پس گفتیم ای آدم در حقیقت این (ابلیس) برای تو و جفتت دشمنی (خطرناك) است زنهار تا شما را از بمشت به در نكند تا تیره بخت گردی. در حقیقت برای تو در آنجا این (امتیاز) است كه نه گرسنه می شوی و نه برهنه می مانی. و (هم) اینکه در آنجا نه تشنه می گردی و نه آفتابزده. پس شیطان او را وسوسه کرد گفت ای آدم آیا تو را به درخت جاودانگی و سلطنتی که منقرض نمی شود راه نمایم. آنگاه از آن (درخت ممنوعه تناسل) خوردند و برهنگی آنان برایشان نمایان شد و شروع کردند به چسبانیدن برگهای بهشت بر خود و (این گونه) آدم به پروردگار خود عصیان ورزید و بیراهه رفت. سیس پروردگارش او را برگزید و بر او ببخشود و (وی را) هدایت کرد. آدم<sup>ع</sup> تجربه که از تناسل حیوانات کسب کرده بود میدانست که این درخت، درخت همیشگی است یعنی نسل و نام او باقی خواهد ماند ازین رو به اساس اجتهادِ مغلوب از هوای نفس خود، حرف های شیطان را پذیرفت و حرف خدا<sup>ج</sup> را به فراموشی سپرد. فراموشی مطلق عتاب و انتقاد ندارد ولی البته که آدم ع مورد نکوهش خداوند عقرار گرفت زیراکه او به فراموشی خود بی توجه ماند و به چشیدن از درخت تناسل ادامه داد تا زمانیکه آدم اولین ضعف کهولت را در وجود خویش احساس کرد طوریکه مردمان امروز اولین ضعف کهولت را در سن چهل سالگی احساس میکنند، سپس آدم ٔ حکم خداوند ٔ را بیاد آورد و توبه کرد، خداوند ٔ نیز توبه اش را پذیرفت و توبیخش پایان یافت که در آیه صد و بیست و دوم فوق ذکر است و سپس نوبت به خروج از جنت رسید که بیان خواهد شد. در آیه یکصد و پانزدهم فوق مراد از نسیان، آن نوعی از فراموشی است که قبل از جماع بنابر شهوانی شدن رُخ میدهد و قسمتی از حافظه انسان را زایل میسازد، درست همان طوريكه ما قبل از جماع بعضاً بسم الله گفتن را فراموش ميكنيم. از ابن عباس رض روايت است كه رسول الله صفرمود: اَمَا إِنَّ أَحَدَّكُم إِذَا أَتَى أهلَهُ، وَ قَالَ: بِسِمِ اللهِ، اللَّهُمَّ جَنبنا الشَّيطَانَ وَ جَنِّبِ الشَّيطَانَ مَا رَزْقَتَنَا،فَرُزِقَا وَلَداً لَم يَضُرَّهُ الشَّيطَانُ ۞ بخارى: 3271 چون يكى از شما به زن خود (به قصد جماع) پیش شود. بگوید: باشم الله، بار الها، شیطان را از ما دور بدار، و شیطان را از آنچه نصیب ما می کنی (از فرزندان) دور بدار، به او فرزندی نصیب شود که شیطان نتواند به وی زیان رساند. درین حدیث زیان رساندن شیطان عبارت از زیان وی در داخل رحم مادر میباشد که شیطان با انگشت خود به دو پملوی هرطفل یعنی بر پرده مَشیمه (که جنین در آن است Placenta) می زند، غیر از عیسی<sup>ع</sup> زمانیکه در رحم مادر خود بود. این حدیثی دیگریست که در فصل سوم واضح خواهد شد.

در آیه صد و پانزدهم فوق منظور از کلمه "عَزْمًا" اراده محکم در برابر وسوسه های ابلیس است. پس آنچه خداوند<sup>ج</sup> از بشر می خواهد آزادی از تمایلات شهوانی همراه با حفظ سلوک آن و تسلط و حکمرانی بر نفس یا اراده است. طوریکه بعضی از مفسرین میگویند که آن درخت انگور، درخت انجیر یا میوه گندم بود، پس مکرراً پرسیده شود که آیا با خوردن انگور، انجیر یا گندم انسان برهنه میشود؟ نه بلکه منظور از درخت

همان درخت تناسل یعنی شَجَره نَسَب (Family Tree) یا درخت حیات (Tree of Life) است که در صفحات قبل به آن پرداخته شد.

تخلیق حوا: به همه معلوم است که آدم از خاک آفریده شد، در عنوان ذیل موضوعِ خلقت حوا با درنظرداشت کُتُب آسمانی بیان میشود و این پاسخ یک سوال را ارائه خواهد کرد اینکه اگر پیدایش بی بی حوا بدون پدر بود پس چرا ذکر چگونگی خلقت او در قرآن موجود نیست؟. هینطور در مورد خلقت آدم بحث های فراوان در فصل های بعدی صورت گرفته است.

آیا حوا دختر آدم عبود؟: در صفحاتِ فوق گفته شد که مراوده آدم ع و حوا به یک جنبه اخلاقی ارتباط داشت و حکمت در ممانعت آن این بود که آدم ٔ باید تا امر ثانی خداوند ٔ صبر پیشه میکرد و از درخت تناسل نمیچشید یعنی با حوا مراوده انجام نمیداد زیرا خداوند ٔ قادر بود که در یک باغ دیگر از انسان نُماها، انسان های دیگر میآفرید و امتزاج و اختلاط آدم<sup>ع</sup> و حوا با آنان باعث میشد که نه آدم<sup>ع</sup> با دخترش حوا همبستر میشد و نه پسران شان به تقلید از والدین با خواهران خود ارتباط جنسی برقرار میکردند و از عملی که قرآن آنرا به ظلم تعبیر کرده است جلوگیری به عمل میآمد زیرا که حلال و حرام خداوند از ابتدا حلال یا حرام بوده است آن هم در خصوص محارم، چرا که انسان از اولِ خلقتش انسان است و انسان باقی خواهد ماند و دین خداوندی از آدم عنا محمد همان یک دین است. خداوند عمیفرماید: شَرَعَ لَکُمْ مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ ۞ الشورى: 13 خدا شرع و آييني كه براي شما مسلمين قرار داد حقايق و احكامي است که نوح را هم به آن سفارش کرد و بر تو نیز همان را وحی کردیم و به ابراهیم و موسی و عیسی هم آن را سفارش نمودیم که دین خدا را بر پا دارید و هرگز تفرقه و اختلاف در دین مکنید. مشرکان را که به خدای یگانه و ترک بتان دعوت می کنی (قبولش) بسیار در نظرشان بزرگ می آید. (باری از انکار آنها میندیش که) خدا هر که را بخواهد به سوی خود (و مقام رسالت خویش) برمی گزیند و هر که را به درگاه خدا به تضرّع و دعا باز آید هدایت می فرماید. احکام فقهی از جهت حرام و حلال بودن وابسته به اعتبار شارع است و تکوینی نیست. البته احکام شرعی تابع مصالح و مفاسد می باشد. با این تفاوت که برخی مصالح و مفاسد به حسن و قبح عقلی متکی است و یا همیشگی و ذاتی است. مانند حرمت شُرب خمر و یا قتل بی گناه، که مفسده آن همیشگی و ذاتی است. اما برخی مصالح و مفاسد وابسته به زمان و مکان و یا شرط خاص است. مانند صید در روزهای شنبه که برای بنی اسرائیل حرام شده بود. (سوره نساء، آیه 154) اما در دوران قبل از آن و بعد از آن حرام نبوده و نیست. از همین رو ارتباط جنسی با محارم از جمله مفسده و حرام همیشگی میباشد.

 پروا نمایید و زنمار از خویشاوندان مبرید که خدا همواره بر شما نگهبان است. اگر تأویل های را که توسط مفسرین در این آیه صورت گرفته است کنار بگذاریم و بالای معنی آیه فوق مستقیماً دقت کنیم پس معنی اش مانند روز روشن است و صرفاً یک مطلب را ارایه میکند که حوا دختر آدم ع بود که از مراوده آدم ع با انسان نُماها به دنیا آمده بود. انسان نُماهای منقرض شده ویژگیهای انسان وارانه می داشتند ولی گنجایش جمجمه شان کمتر از آن بود که انسان در شمار آیند. طبق نظریه تکامل داروین، انسانِ اول هم بنابر باوری سنتی در دیرین مردم شناسی از همین سرده (نوع) بوده است. در آیه فوق اصطلاح «وَخَلُقَ مِنْهَا زَوْجَهَا» مستقیماً دلالت میکند که حوا از وجود فزیکی آدم عینی از نطفه آدم به دنیا آمده است زيرا خداوند؟ در باره تخليق انسان از آبِ مَنى و موقعيت خروج آن آب چنين ميفرمايد: فَلْيَنْظُر الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ 🤡 خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقِ ۞ يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ ۞ الطارق: 7 - 5 پس انسان بايد با تأمل بنگرد كه از چه چيز آفريده شده است. از يك آب جهنده آفریده شده است. که از بین پشت و سینهها بیرون می آید. اولاً باید گفت که این امر بدون استثنا دربر گیرنده پیدایش تمامی انسانهاست و ثانیاً اگر دقت شود قرآن کریم سخنان و احکام بسیاری در باره طهارت، جنابت، همبستری و حتی زنا و لواط دارد، اما جهت تلقین اخلاق عالی به انسان و مراعات آن هیچ گاه به اسامی آلت تناسلی مرد و یا زن اشاره نمینماید و نکته را قسمی واضح می سازد که مخاطبین آنرا نه تنها به وجه احسن اش فهمیده میتوانند بلکه از آن مورد خیلی موضوعات فرعی دیگر را اقتباس کرده میتوانند. آیه فوق در همین راستا قرار دارد. آلت تناسلی انسان مخصوصاً بیضه های یک مرد در نقطه پایینی بین پشت و سینه هایش قرار دارد و آب مَنی از همان جا خارج میشود. خداوند ت تنها محل خروج نطفه انساني را با يک منطق عالي بيان ميکند بلکه تولد انسان دوم يعني حوا را نيز به ما واضح مي سازد که ايشان از نطفه آدم ٔ به دنیا آمده اند و اینکه میگویند جنین ترکیبی از مواد مرد و زن است که از میانه پشت مرد و از میانه سینه های زن خارج میشود یک تأویل اشتباه و درو از بلاغت قرآن است چراکه آیات فوق به نطفه شخص مذکر اشاره دارد نه به جنینی که در رحم زن القا میگردد و دیگر اینکه نسل از پشت پدر است و ما این موضوع را در فصل سوم در عنوان تحت همین نام گنجانیده ایم. طبق روایات اصطلاحاً گفته میشود که حوا از قبرغه آدم<sup>ع</sup> پیدا شده است و در تورات همچنان ذکر شده است و نیز بخاری حدیثی را درین مورد روایت کرده است. در تورات چنین ذکر شده است: و خداوندِ خدا، خوابی گران بر آدم مستولی گردانید تا بخفت، و یکی از دندههایش را گرفت و گوشت در جایش پر کرد و خداوندِ خدا آن دنده (قبرغه) را که از آدم گرفته بود، زنی بنا کرد و وی را به نزد آدم آورد 🤣 عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل دوم، آیه 22 – 21 و در مجموعه احادیث روایت شده است که رسول خدا<sup>ص</sup> آیه فوق الذکر تورات را نظر به فهم مخاطبینِ آن زمان تصویب كرد و نيز جنبه معنوى آنرا بيان فرمود تا مردم براى رفتار خوب با زنان تلقين شوند. رسول الله ص ميفرمايند: وَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ حَيْرًا، فَإِنَّهُنَّ خُلِقْنَ مِنْ ضِلَع، وَإِنَّ أَعْوَجَ شَيْءٍ فِي الضِّلَع أَعْلاهُ، فَإِنْ ذَهَبْتَ تُقِيمُهُ كَسَرْتَهُ، وَإِنْ تَرَكْتَهُ لَمْ يَرَلْ أَعْوَجَ، فَاسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ حَيْرًا ۞ بخارى: 5186 و شما را به نیکویی کردن در باره زنان وصیت می کنم زیرا زنان از استخوان پیلو (قبرغه) آفریده شده اند و همانا کژترین چیزی در استخوان پیلو بخش بالای آن است، پس اگر بخواهی که آن را راست بسازی، می شکنی و اگر به حالش بگذاری همیشه کج خواهد بود، پس شما را به نیکویی کردن در باره زنان وصیت می کنم. همین مطلب را مسلم نیز در حدیث شماره 3643 از ابو هریره رض روایت کرده است. پس سوال این است که آیا واقعاً حوا از پهلوی آدم ٔ آفریده شده است؟ معلوم میشود که در این حدیث و تورات هدف از پهلوی آدم ٔ اشاره به همان مقام است که قرآن در آیه هفتم فوق ذکر نمود یعنی حوا از خود آدم ٔ است و از آبی که از وسطِ مکان پایینی قبرغه و پشت آدم ٔ خارج گردیده آفریده شده است. خلاصه کلام که حوا از نطفهء آدم<sup>ع</sup> پیدا شده است و دختر او میباشد. این امر به رموز فهمانده شده است تا خداوند<sup>ج</sup> کرامت آدم<sup>ع</sup> را حفظ

کند و نیز جنبه تلقینی جهت مراعات اخلاق عالی برای سایرین باشد که همبستری آدم<sup>ع</sup> با انسان نُماها یعنی حیواناتِ برتر مستقیماً ابراز نگردد و نسل های بعدی نظر به تفکر خودشان حقیقت مسئله را د تا هدفی که برای رُشد فکری بشر مدّ نظر است برآورده گردد.

آدم تا سن بلوغ در بین حیوانات زندگی میکرد. بعد از آن نیز سالیان متمادی را در بین حیوانات سیری کرد تا اینکه به سنی رسید که در آن سن بسا پیامبران الهی به منصب نبوت مبعوث میشوند. خداوند عمیفرماید: 🌣 الاحقاف: 15 ما به انسان توصیه کردیم که به پدر و مادرش نیکی کند، مادرش او را با ناراحتی حمل می کند و با ناراحتی بر زمین می گذارد؛ و دوران حمل و از شیر بازگرفتنش سی ماه است؛ تا زمانی که به کمال قدرت و رشد برسد و به چهل سالگی بالغ گردد می گوید: «پروردگارا! مرا توفیق ده تا شکر نعمتی را که به من و پدر و مادرم دادی بجا آورم و کار شایستهای انجام دهم که از آن خشنود باشی، و فرزندان مرا صالح گردان؛ من به سوی تو بازمی گردم و توبه می کنم، و من از مسلمانانم». باید یادآور شد که انتهای سن بلوغت ما با ابتدای سن کهولت ما یکیست و این برعکس زندگی مردمان کهن است که در سن 33 سالگی بالغ میشدند و بعد از سپری نمودن هزار سال از عمر خویش احساس کهولت می کردند. بلی! فصل ششم را به قدمت، عمر و جثه فزیکی بشر اختصاص داده ایم که این مورد در آنجا حل خواهد شد. آدم<sup>ع</sup> در جریان سالهای که با حیوانات بود و تا الحال تنها میزیست و در ضمن از وحی الهی نیز مستفید نشده بود، خود را بر خلاف حقیقت در زُمره حیوانات شمار میکرد. ولی زمانیکه از وحی الهی بحره مندگردید که آن عبارت از تلفظ اسمای اشیاء در حضور ملائکه بود، دانست که او نه تنها حیوان نیست بلکه نسبت به حیوانات از ویژگی خاصی برخوردار است و از آنها متفاوت میباشد. پس حرف تورات که "خداوندِ خدا، خوابی گران بر آدم مستولی گردانید" تشبیه به همان سالهای قبل از نبوت آدم ٔ است که در نتیجه آن حوا نیز به دنیا آمده بود و تا هنوز آدم ٔ را ملاقات نکرده بود. باید واضح گفت که تورات بی خبری آدم ٔ را از شخصیت انسانی اش و عمل جنسی وی را با انسان نُماها، به خواب تشبیه میکند. در عنوان ذیل خواهیم دانست که تورات هیجان آدم ع را حین ملاقات با حوا چگونه بیان میکند، چگونه آنها از انسان نُماها دور شدند و چگونه خداوند ٔ آنها را به جای امن (جنت) هدایت کرد. جهت ریشه یابی اسم حوا از تورات استفاده میشود. در تورات چنین آمده است: و آدم زن خود را حوا نامید، زیرا او مادر همه زندگان بود 📀 عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل سوم، آیت: 20 یعنی آدم عبعد از چشیدن از درخت تناسل زن خود را حوا نامید زیرا او دارای فرزندان زیادی شده بود. آیه مذکور همین مطلب را اشاره دارد که نسل آدمی که در زمین پراکنده شده است تنها از آن دو آدم<sup>ع</sup> و حوا بوجود آمده است. مطالب فوق موجب میشود تا مواردی که در رابطه به فرضیه حوای میتوکندریایی و آدم کروموزوم ۲ اشتباه درک شده است یا اینکه فرضیه هذا از بنیاد اشتباه میباشد را دقیق فهمید.

در موضوع مقاربت جنسی آدم عبا انسان نماها یعنی حیواناتِ برتر منقرض شده سوال ایجاد میشود که آیا وطی با حیوان جواز دارد؟ کاملاً جواز ندارد و ممانعتش از روایات چنین ثابت شده است. از عبدالله بن عباس رض روایت شده است که پیامبر کسی را که با حیوانی مقاربت جنسی برقرار میکند نفرین کرده است: ملعون من سب أباه ملعون من سب أمه معلون من ذبح لغیر الله ملعون من غیر تخوم الأرض ملعون من گمه أعمی عن طریق ملعون من وقع علی بحیمة ملعون من عمل بعمل قوم لوط که مسند احمد: 3/266 و در تورات چنین آمده است: آگر مردی با حیوانی نزدیکی کند حتماً کشته شود، و حیوان را نیز بکشید که عهد عتیق، کتاب لاویان، فصل 20، آیه 15 پس موضوع ازین قرار است، عملی را که اسلام منع کرده است یعنی فحشا؛ به آن گفته میشود که از اجرای آن جامعه انسانی متضرر گردد و دیگر اینکه برای اعلام این نجرم شواهد انسانی وجود داشته باشند یا راز این جرم بین انسانما فاش گردد، حیوان که شاهد بوده نمی تواند و انسانی که در آن زمان بجز شخص

آدم  $^3$  وجود نداشت تا آدم  $^3$  از او عورت خود را بپوشاند زیرا پوشانیدن اندام خاص از حیوانات بی مفهوم است. پس آدم  $^3$  ازین امر مبراء بود، آدم  $^3$  در حالت مخمصه جنسی قرار داشت و اگر ایشان درین حالت هم قرار نمی داشتند پس عمل شان مباح بود چرا که تا کنون کدام حکمی از پروردگار  $^5$  برای توقفِ مقاربت با حیوانات صادر نگردیده بود. قسمیکه فهمیده شد حکم جلوگیری از فحشا تنها در جمعیت انسان ها قابل تطبیق میتواند باشد نه در جمعیت حیوانات.

ملاقات آدم<sup>ع</sup> با حوا: از مراوده آدم<sup>ع</sup> با انسان نُماها هیچ کدام طفلی به دنیا نیامد بجز حوا که پیدایش حوا معجزه آسا بود زیرا اگر کدام طفلی از این مراوده های پی در پی زاده میشد نظر به قوانین بیولوژیکی امکان داشت یک طفل ناقص یا سوء شکل باشد. از همین رو آدم<sup>ع</sup> طفل یگانه خود در جمعیت انسان نُماها بی خبر ماند. پرورش حوا دور از آدم<sup>ع</sup> صورت گرفت تا اینکه بی بی حوا به سن بلوغ رسید و آنگاه هردوی شان با هم ملاقات کردند و به آدم<sup>ع</sup> تفهیم گردید که حوا از نسل اوست یعنی دختر وی میباشد. تورات هیجان آدم<sup>ع</sup> را حین ملاقات با حوا چنین بیان میکند: و آدم گفت: همانا اینست استخوانی از استخوانمایم و گوشتی از گوشتم، از این سبب "نسا" نامیده شود زیرا که از انسان گرفته شد و عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 2، آیت 23 به محض ملاقات، آنها به باغ (جنت) رهنمائی شدند و قسمیکه ذکر شد از چشیدن درخت ممنوعه تناسل منع گردیدند. خداوند آن دو را دور از انسان نُماها در یک باغ (جنت) نگهداشت. بعید از امکان نیست که چشیدن درخت ممنوعه تناسل منع گردیدند. خداوند آن راه نداشتند موقعیت داشته باشد که امر "اهبطوا" یعنی فرود آمدن در آیه بیست و چهارم صفحات قبل به آن دلالت میکند، تا آدم<sup>ع</sup> از مراوده با انسان نُماهای مونث و حوا از گرند شهوانی انسان نُماهای مذکر در امان بمانند و این احتمال که از آنما طفلی ناقص و یا سوی شکل زاده شود نیز ازبین برود. مواجهه و رویارویی آن دو باعث شد که آدم<sup>ع</sup> دیگر از آمیزش جنسی با انسان نُماها دل بکند و به واسطه نفس و شیطان به حوا مایل شود و از درخت ممنوعه تناسل بچشد و هر دو صاحب پسران و دختران زیادی شوند که در عنوان ذیل بیان خواهد شد.

خانم آدم عدو اسم داشت، نسأ و حوا. آدم عدن ملاقات با جفتش او را نسا نامید و بعد از تولد فرزندانش او را حوا نامید که جزئیات اسم نسا در آیه فوق تورات و جزئیات اسم حوا در عنوان قبل ذکر شد.

در ضمنِ نکته ای که در عنوان قبل در مورد بی صبری آدم گفته شد باید گفت که اگر آدم و حوا تا امر ثانی خداوند صبر پیشه میکردند و از درخت تناسل نمیچشید یعنی مراوده انجام نمیداند، خداوند قادر بود که در یک باغ دیگر از انسان نماها، انسان های دیگر میآفرید و امتزاج و اختلاط آدم و حوا با آنان باعث میشد تا نه تنها نسل انسانی توانائی خاصِ خود را بدست بیآورد که در ضمن درد زایمان شخص حوا و زنانِ نسل شان نیز کاهش پیدا بکند دردی که از حوا به سایر زنان باالقوه انتقال کرده است. در تورات خداوند حوا را مخاطب نموده میفرماید: آلم و حمل تو را بسیار افزون گردانم؛ با الم فرزندان خواهی زایید... عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل سوم، آیت: 16 تحقیقات نشان میدهد که تقریبا تمام مادران که اکثر حیوانات پستاندار درد زایمان کمتر و تکالیف حاملگی شبُکتر نسبت به انسانها دارند. یک نظر سنجی نشان میدهد که تقریبا تمام مادران انسانی درد زایمان را تجربه می کنند و زایمان طولانی تر از سایر پستانداران دارند. به عنوان مثال، در مطالعه لی آلبرز (Leah Albers) پژوهشگر دانشگاه نیومکزیکو ایالات متحده آمریکا در سال 1999، که بالای 2500 مادران باردار انجام شد و مادران مذکور اطفال سالم

بدنیا آوردند، تولد شان به طور متوسط تقریبا 9 ساعت طول کشید که در مقایسه با میمون ها خیلی طولانی بود زیرا که بچه های میمون ها عموما در عرض دو ساعت زاده می شوند. علی رغم آنچه که به نظر می رسد، یکی از 1000 مادران انسانی دارای کودکی که سر آن بسیار بزرگ است می باشد و نمیتواند از طریق کانال تولد به دنیا بیاید و در صورتی که مراقبت های پزشکی در دسترس باشد، جهت تولد این طفل عمل سیزارین (Cesarean) حتمی میشود. از موضوع فوق فهمیده میشود اینکه حیواناتی که درد زایمان کمتر نسبت به انسانها دارند اجداد شان با گونه های جدید یکجا شده تولید نسل کرده اند. برخلاف انسان ها زیرا اجداد ما (آدم و حوا) منتظر گونه های جدید نبودند که در بالا توضیح دادیم.

اکنون به مغلق ترین آیات این فصل میپردازیم که بیانگر تسکین گرفتن مرد در کنار زن و مستثنی قرار گرفتن آدم<sup>ع</sup> ازین امر می باشد. و حالا چگونگی پیدایش حوا و اسلوب بعضی از مردم در باره شرک، بیان میگردد. خداوند میفرماید: هُوَ الَّذي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس واحِدَةِ وَ جَعَلَ مِنْها زَوْجَها لِيَسْكُنَ إِلَيْها فَلَمَّا تَغَشَّاها حَمَلَتْ حَمْلاً خَفيفاً فَمَرَّتْ بِهِ فَلَمَّا أَثْقَلَتْ دَعَوَا اللَّهَ رَبَّهُما لَئِنْ آتَيْتَنا صالحًا لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ۞ فَلَمَّا آتاهُما صالحِاً جَعَلا لَهُ شُرَكاءَ فيما آتاهُما فَتَعالَى اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ ۞ الاعراف: 190-189 او كسى است كه شما را از يك تن آفريد، و همسرش را از او پدید آورد تا در کنارش آرامش یابد؛ پس هنگامی که مرد با زن آمیزش نمود، زن به حملی سبک حامله شد، پس با آن حمل سبک، زندگی را ادامه داد؛ پس چون سنگین بار شد، زن و شوهر پروردگارشان را خواندند که اگر به ما فرزندی تندرست و سالم عطا کنی، مسلماً از سیاس گزاران خواهیم بود. و چون به آن دو (فرزندی) شایسته داد در آنچه (خدا) به ایشان داده بود برای او شریکایی قرار دادند و خدا از آنچه (با او) شریك می گردانند برتر است. آدم که از همبستری با حوا منع گردیده بود پس در آیه هشتاد و نهم فوق منظور از تسكین آدم عدر کنار حوا همبستری نه بلکه یک نوع تسکین روحی بود تا آدم عبتواند در بین جمیعت حیوانات با یک انسان هم کلام باشد. ولی در جايكه خداوند<sup>ج</sup> ميفرمايد: وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ یَتَفَکَّرُونَ ۞ الروم: 21 و از نشانههای او اینکه همسرانی از (جنس) خودتان برای شما آفرید تا در کنار آنان آرامش یابید، و در میانتان مودّت و رحمت قرار داد؛ در این نشانههایی است برای گروهی که تفکّر می کنند. درینجا تسکین عبارت از همبستری برای سایرین است یعنی برای نسل آدم، نه برای خود آدم عراکه موضوع شخص آدم در آیه هشتاد و نهم فوق مستثنی گردیده است ورنه اگر تسکین را به آدم همبستری توجه کرد پس باید آیه نودم فوق را نیز به آدم<sup>ع</sup> و حوا نسبت داد که یک بهتان عظیم خواهد بود. آدم<sup>ع</sup> و حوا نعوذ باالله مشرک نبودند بلکه بلاغت کلام تقاضا میکند تا این چنین نگاشته شود. بنابر سیاق و سباق اگر به آیات بعدی همین سوره مراجعه شود روی سخن بطرف مشرکین عرب است. با همان بلاغتی که در مورد آفرینش بشر از خاک با حذف بیان مراحل حیوانی آن که در صفحات بعد درین مورد بحثِ بیشتر خواهد شد، آیه نودم فوق نیز توسط خداوندِ علیم چنین ترتیب داده شده است. پس آیه مافوق متوجه نوع بشر است و قرینه این مطلب آنست که در انتهای آیه به صیغه جمع عبارت (یشرکون) را می آورد و اگر فقط راجع به آدم<sup>ع</sup> و حوا بود، می بایست مطابق به دستور زبان عربی از صیغه تثنیه این کلمه استفاده می کرد یعنی می فرمود: (اشرکا)، به هر حال می فرماید: خداوند<sup>ج</sup> برتر است از آن چه برای او شریک می گیرند. دیگر اینکه آدم<sup>ع</sup> و حوا به شرک نیازی نداشتند تا نیاز های خود را از خدایان باطله که تا هنوز اختراع نشده بودند بطلبند. عمل شرک در نوادگان آدم عمکن بود ولی اگر بخود آنما این واژه را ارتباط دهیم دور از منطق و اشتباه خواهد بود. خداوند ج در باره فریفتن و کُلاهبرداری شیطان که چگونه مردم را تطميع و براى كافر شدن آماده ميسازد ميفرمايد: كَمَثَلِ الشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِي بَرِيءٌ مِنْكَ إِنِي أَخَافُ اللَّهُ رَبَّ الْعَالَمِينَ ۞ الحشر: 16 كار آنها همچون شيطان است كه به انسان گفت: «كافر شو (تا مشكلات تو را حل كنم)!» امّا هنگامى كه كافر شد گفت: «من از تو بيزارم، من از خداوندى كه پروردگار عالميان است بيم دارم».

حكم دسته جمعی خروج از جنت: آدم در جنت (باغ) تولید مثل كرد و دارای چندین پسر و دختر شد و درین خلال فرزندانش نیز صاحب فرزندانی شدند. سپس هنگامی كه آدم اولین ضعف كهولت را در وجود خویش احساس كرد طوریكه مردمان امروز اولین ضعف كهولت را در سن چهل سالگی احساس میكنند، سپس حكم خداوند را بیاد آورد و توبه كرد، خداوند او را ببخشود و برای زندگی بحترِ آنها حكم جمالی خروج كه بدون توبیخ بود را صادر كرد تا از باغی كه اكنون ظرفیت گروه از انسانها را ندارد همگی خارج شوند و در جا های دیگری از زمین امرار معاش كنند. خداوند میفرماید: وَإِذْ قُلْنًا لِلْمَارَئِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِي ۞ فَقُلْنًا يَا آدَمُ إِنَّ فَلْ الشَيْطَانُ وَلِيْ عَنْ مِنْ اللَّهُ ا

(همه) سجده کردند. پس گفتیم ای آدم در حقیقت این (ابلیس) برای تو و جفتت دشمی (خطرناك) است زغار تا شما را از بجشت به در نکند تا تیره بخت گردی. در حقیقت برای تو در آنجا این (امتیاز) است که نه گرسنه می شوی و نه برهنه می مانی. و (هم) اینکه در آنجا نه تشنه می گردی و نه آفتابزده. پس شیطان او را وسوسه کرد گفت ای آدم آیا تو را به درخت جاودانگی و سلطنتی که منقرض نمی شود راه نمایم. آنگاه از آن (درخت ممنوعه تناسل) خوردند و برهنگی آنان برایشان نمایان شد و شروع کردند به چسبانیدن برگهای بحشت بر خود و (این گونه) آدم به پروردگار خود عصیان ورزید و بیراهه رفت. سپس پروردگارش او را برگزید و بر او ببخشود و (وی را) هدایت کرد. فرمود همگی از آن (مقام) فود آیید در حالی که بعضی از شما دشمن بعضی دیگر است پس اگر برای شما از جانب من رهنمودی رسد هر کس از هدایتم پیروی کند نه گمراه می شود و نه تیره بخت. در آیه صد و بیست و سوم فوق خداوند به آدم فرمود تو و حواکه صیغه تثنیه «اهٔبطاً» به آن دلالت میکند از توبه شان صورت گرفت و باید از آنجا خارج میشدند زیرا که جنت تنها برای آدم و حوا از جنت بعد از حکم جمالی فوق یعنی بعد از توبه شان صورت گرفت و باید از آنجا خارج میشدند زیرا که جنت تنها برای آدم و حوا بناء شده بود نه برای دُری آنها چرا که در فوق به دیگری بر جنت زمینی است که آدم او حوا در آن قرار داشتند چرا که طبق آیات فوق آدم از فرسنگی، تشنگی و آفتاب زدگی را قبلاً میدانست دیگری بر جنت زمینی است که آدم او حوا در آن قرار داشتند چرا که طبق آیات فوق آدم از گرسنگی، تشنگی و آفتاب زدگی را قبلاً میدانست میشد تا سخن پروردگار و را پرایمون میاند و کلام پروردگار و را نمی فهمید. یعنی در جنت اصلی که اصلاً گرسنگی راه ندارد، آدم باید گرسنه میشد تا سخن پروردگار و را پرامون

بعد از خووج از جنت، خبر امرار معاش به انسانها در جا های دیگری زمین، جز حکم جلالی بود که در حکم جالی فوق نیز تغییر نکرد. حکم جلالی خووج که قبل از توبه آدم عادر شده بود بعضی موارد دیگر را نیز روشن میسازد که درج ذیل است. خداوند میفرماید: فَأَزَهُمَا الشَّیْطَانُ عَنْهُا فَاعْرَجُهُمَا مِا اللهِ وَفَلُنَا الْمِطُوا بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُو وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَمِ وَمَتَاعٌ إِلَى حِینٍ ﴿ البقره: 36 پس شیطان آن دو را از رجمت) آن درخت لغزانید، و آنها را از آنچه در آن بودند (از کرامت و نعمت) بیرون کرد و ما گفتیم: (از این مکان و منزلت) فرود آیید در حالی که برای هیشه دشمن یکدیگرید و برای شما در روی زمین قرارگاه و برخورداریی (معین) تا زمانی محدود خواهد بود (زمان آن بر هر فرد بشر ملت عمر او، و برای مجموع نسل بشر تا انقراض جهان است). در اینجا اولاً باید رفع معضله صورت گیرد که توسط غلط فهمی بعضی از مفسرین بوجود آمده است که میگویند در این آیه حکم خروج به آدم عوا و شیطان داده شده بود. باید گفت که انسانها به دلیل دستیایی به کالاها و تملک زمین دشمن یکدیگر خواهند بود نه شیطان، چرا که شیطان از اول دشمن انسان است. پس حکم خروج برای آدم و فرزندانش شیود که در آیات صد و بیست و سوم و سی و ششم فوق حکم فرود آمدن از بیشت (باغ) محتص به انسانها بوده است نه به شیطان، چرا که شیطان نخاطر طرد سجده به آدم قبار از را مقام خود فرود آمده بود، و قسمیکه در آیه فوق کلمه قرارگاه در زمین آمده است پس زمین از آن انسان است و او در آن به قرارگاه نیاز دارد نه شیطانی که در سیارات دیگر حتی در فضا هم زندگی کرده میتواند. موضوع دیگر اینکه به آنها دسترس تان قرار داشت ولی خارج از باغ قسمیکه میدانید این همه نعمات وجود ندارد و باید از برگ نباتات ناچیز که دلیل عدم میوه جات در دسترس تان قرار داشت ولی خارج از باغ قسمیکه میدانید این همه عمات وجود ندارد و باید از برگ نباتات ناچیز که دلیل عدم میوه جات در آنوان در عنوان دوه ذکر شد استفاده کنید و نسبت به قلّت حیوانات آنها را بیابید و با مشقت شکار کنید که برای تصاحب متاع آن با یکدیگر

خواهید جنگید. تا اینکه زمان به پایان خود برسد و همه تان بمیرید. بلی! تشریح اصطلاح «مَتَاعٌ إِلَی حِینٍ» در آیه سی و ششم فوق همین است که گفتیم. دلیل دیگر اینکه در آیه صد و بیست و سوم فوق کلمه هدایت آمده است و هدایت برای انسان میاید نه برای شیطان، شیطان تا به ابد مردود است.

خداوندج بدون اتمام حجت هیچ کس را توبیخ نمیکند پس خداوندج بالای آدم اتمام حجت کرد و شیطان را برای وی دشمن معرفی نمود. زمانیکه آدم از درخت تناسل چشید و صاحب فرزندان زیادی شد و نیز فرزندان و فرزندانِ فرزندانِ وی هم از آن درخت چشیدند و صاحب فرزندان زیادی شدند که فراموشی آدم ٔ در آیه صد و پانزدهم سوره طه که در صفحات قبل ذکر شد بر این مراوده ها و زاد و ولد های پی در پی دلیل است، ساحه باغ جهت ازدیاد نفوس برای آنها تنگ شد و موارد څر و نوش کاهش یافت چراکه خداوند<sup>ج</sup> این باغ را برای دو نفر انسان بنا کرده بود از همین رو آنها را خداوند<sup>ج</sup> از چشیدن میوه آن درخت یعنی تولید مثل منع کرده بود و این بارز ترین دلیلی است که بناءِ جنت برای دو تن را ثابت میسازد. از روایتی ثبوت بر میآید که آدم ع در جنت دارای فرزند شد: از علی رض روایت است که گفت: إِنَّ ابْنَ آدَمَ الَّذِي قَتَلَ أَحَاهُ كَانَ الْقَابِيلَ الَّذِي وُلِدَ فِي الْجُنَّةِ ۞ بحارالانوار، جلد 11، صفحه 245 آن پسر آدم كه برادرش راكشت قابيل بودكه در آن باغ متولد شده بود. باید گفت که ما عنوان ذیل را برای روشن ساختن قتل هابیل توسط قابیل ترتیب داده ایم. آن باغ برای آدم<sup>ع</sup> و حواکافی بود ولی افزایش نسل انسانی باعث تصرفات در باغ گردید و باغ از اثر استفاده زیاد فاسد شد. اکنون آن باغ برای بقای حیات بشر مناسب نبود فلهذا آدم ع در حالت بیچارگی از خداوند<sup>ج</sup> کلماتی را آموخت تا استغفار کند و خداوند<sup>ج</sup> استغفار او را پذیرفت و بالای او رحم کرد و آدم<sup>ع</sup> را معه حوا و تمامی اولاد هایشان از باغی که اکنون تباه شده بود به بیرون هدایت کرد تا که انسانها در یک جای مطمئن دیگر به بقای خود ادامه بدهند. از باغ الی جای مطمئن دیگر یک فاصله گزاف وجود داشت که خارج شدن از آن بدون رهنمائی پروردگار<sup>ج</sup> ناممکن بود پس آدم<sup>ع</sup> و فامیلش از آن باغ با رهنمایی خداوند؟ خارج شدند و نجات یافتند. خداوند؟ در باره توبه آدم؟ و خروج انسانها از آن باغ میفرماید: فَتَلَقَّی آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ۞ قُلْنَا اهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّي هُدًى فَمَنْ تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ البقره: 38 - 37 سپس آدم از پروردگار خود كلماتي دريافت داشت (و با آنها توبه كرد) و خداوند توبه او را پذيرفت، خداوند تواب و رحیم است. گفتیم همگی از آن (بمشت یعنی از این مکان و منزلت) فرود آئید هرگاه هدایتی از طرف من برای شما آمد کسایی که از آن پیروي کنند نه ترسی بر آنهاست و نه غمگين مي شوند. حکم اولِ خروج از جنت که قبلاً ذکر شد واقعاً يک حکم جلالي بود ولي آدم عبا آموختن کلمات استغفار توبه کرد و خداوند توبه اش را پذیرفت و حکم دوباره خروج که اکنون یک حکم جمالی بود از سوی خداوند صادر گردید، درحالیکه حکم ثانی جمالی بود ولی مشخصاتش در مورد مشقتِ بشر که در حکم اول جلالی در آیه سوم و سی و ششم فوق یعنی قبل از توبه آدم ٔ ذکر شده بود تغییر نکرد. حکم جلالی خروج، آدم ٔ را پریشان ساخته بود او هراس و وحشتی که به اساس تجربه خود از محیط بیرونی داشت و قسمیکه خداوند<sup>ج</sup> نیز به او درین مورد تفهیم کرده بود، بعوض خروج در جستجوی یاد گرفتن کلماتی شد تا توسط آن بخشیده شود یعنی در تفکر شدکه چگونه میتوان خداوند<sup>ج</sup> را راضی ساخت تا از آنچه کرده اند بگذرد و درینجا باقی مانده از محیط اجنبی خارج در امان بمانند. این کار آدمع منافی حکم پروردگار نبود چراکه از یکسو وحشت محیط خارج از جانب خود خداوندج به او الهام شده بود و از سوی دیگر آدم ٔ امیدِ کسب تَرحُم خداوندی ٔ در دل می پرورانید ازین رو حکم خروج تا مدتی بتعویق درآورده شد. این جریان که زمان زیادی را دربر گرفته بود، در غایت خداوند کلماتی را برای آدم آموخت تا موجب بخشش وی گردد و چنین شد. اکنون آدم بخشیده شده بود که حکم جمالی خروج از جنت از سوی خداوند<sup>ج</sup> به او صادر گردید و آدم<sup>ع</sup> منحیث پیامبر خدا<sup>ج</sup> این حکم را با تمام خطراتش پذیرفت و از جنت با تمام اعیال خود خارج شد.

آدم<sup>ع</sup> در داخل باغ توبه کرد و تا زنده بود عمل همبستری را با دختر خود حوا انجام نداد، خداوند<sup>ج</sup> میدانست که آدم<sup>ع</sup> این عمل را در آینده تکرار نخواهد کرد ازین رو توبه اش را پذیرفت. و همینطور آدم<sup>ع</sup> منحیث پیامبر خدا<sup>ج</sup> فرزندان و تمامی نوادگان خود را نیز از عملِ همبستری با محارم منع کرد مگر آنهای که محرم یکدیگر نبودند، و همچنان از مقاربت جنسی با حیوانات یا بحتر است بگوییم با انسان نُماهای بیرون از باغ که اکنون فحشا محسوب میشد منع کرد.

**دلیل قتل هابیل توسط قابیل:** طبق شرح فوق، عمل انسانها باعث شد که بعد از خروج از جنت، بعضی شان دشمن بعضی دیگر شان گردد که این دشمنی در نسل شان ادامه یافت چرا که در ابتداء آدم<sup>ع</sup> خود را در برابر وسوسه های شیطان حفظ کرده نتوانست و قسمیکه در باره ناتوانی وی در آیه صد و پانزدهم مکتوب در صفحات قبل گفتیم ضعفی در عزم و اراده آدم<sup>ع</sup> در رابطه به کنترل نفس وجود داشت که این میراثِ ناتوانی در اراده به نسل های بعدی اش باالقوه انتقال کرد و در مراحل بعدی عملکرد آن یکجا با تاثیرات محیطی قوی تر شد تا کار به آنجا رسید که فرزند آدم قابیل علیه برادر خود هابیل انجام داد یعنی برادر خود را بخاطر هوای نفس کشت. در تاریخ بشر برای اولین بار انسانی به قتل مي رسد و مقتول برادر تَني قاتل ميباشد. خداوندج ميفرمايد: وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ آدَمَ بِاخْقِّ إِذْ قَرَّبَا قُرْبَانًا فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلْ مِنَ الْآخَرِ قَالَ لَأَقْتُلَنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ۞ لَئِنْ بَسَطْتَ إِلَيَّ يَدَكَ لِتَقْتُلَني مَا أَنَا بِبَاسِطٍ يَدِيَ إِلَيْكَ لِأَقْتُلَكَ إِنّي أَخَافُ اللَّهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ ۞ إِنِّي أُرِيدُ أَنْ تَبُوءَ بِإِثْمِي وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَاءُ الظَّالِمِينَ ۞ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفْسُهُ قَتْلَ أَخِيهِ فَقَتَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ۞ فَبَعَثَ اللَّهُ غُرَابًا يَبْحَثُ فِي الْأَرْضِ لِيُرِيَهُ كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ قَالَ يَا وَيْلَتَا أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُوَابِ فَأُوارِيَ سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ۞ المائده: 27-31 و داستان دو پسر آدم را به درستي بر ايشان بخوان هنگامي كه (هر يك از آن دو) قربانيي پیش داشتند پس از یکی از آن دو پذیرفته شد و از دیگری پذیرفته نشد (قابیل) گفت حتما تو را خواهم کشت (هابیل) گفت خدا فقط از تقواپیشگان می پذیرد. اگر دست خود را به سوی من دراز کنی تا مرا بکشی من دستم را به سوی تو دراز نمی کنم تا تو را بکشم چراکه من از خداوند پروردگار جهانیان می ترسم. من می خواهم تو با گناه من و گناه خودت (به سوی خدا) بازگردی و در نتیجه از اهل آتش باشی و این است سزای ستمگران. پس نفس (اماره) اش او را به قتل برادرش ترغیب کرد و وی راکشت و از زیانکاران شد. پس خدا زاغی را فرستاد که زمین را می کاوید تا به او نشان دهد چگونه جسد برادرش را پنهان کند (قابیل)گفت وای بر من آیا عاجزم که مثل این زاغ باشم تا جسد برادرم را پنهان کنم پس از (زمره) پشیمانان گردید. آدم<sup>ع</sup> و اولاده اش با معلومات پیشینی و با کسب تجربه مزید در زندگی به تصرف در طبیعت، خانه سازی، دامداری و کشت و کار پرداختند. از آنجائیکه اسمای پسران آدم ٔ هابیل و قابیل در قرآن نیامده است و آنان صرف به پسران آدم ٔ یاد شده اند، پس ازین رو اسمای ایشان را از تورات اخذ میکنیم. در تورات در باره داستان هابیل و قابیل که با قرآن مُغایرت ندارد چنین آمده است: و بعد از مرور ایام، واقع شد که قابیل هدیهای از محصول زمین برای خداوند آورد. و هابیل نیز از نخستزادگان گله خویش و پیه آنها هدیهای آورد. و خداوند هابیل و هدیه او را منظور داشت. اما قابیل و هدیه او را منظور نداشت. پس خشم قابیل به شدت افروخته شده، سر خود را بزیر افکند ﴿ عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل چهارم، آیات 3 الی 5 در آیه بیست و هفتم فوق قربان به معنی چیزی است که موجب تقرب به پروردگار می شود. در قرآن کریم درباره جزئیات قربانی آن دو برادر شرحی به میان نیامده، بلکه بر مبنای تورات هابیل چون دامداری داشت یکی از بهترین گوسفندان و فراورده های آن را برای این کار انتخاب نمود، و قابیل که مردی کشاورز بود، قسمتی از زراعت خود را برای این منظور تهیه کرد. یعنی حاصل فصلی بدون گُل، مانند گندم، جو، ذُرت و انجیر وغیره که تحت موضوعی تاریخ پدید آمدن گیاهان گُلدار در صفحات قبل بالایش بحث نمودیم، با حرف های تورات اصلاً مغایرت ندارد.

قرآن نوعی از قربانی را تصدیق میکند که نشانه قبولیت آن آتشی بود که از آسمان میامد و قربانی را می سوزاند غالباً همان آتشی که قربانی هابیل را سوزاند و به درگاه حق مقبول شد. خداوند میفرماید: الَّذِینَ قَالُوا إِنَّ الله عَهدَ إِلَیْنَا الله عُهدَ إِلَیْنَا الله عُهدَ الله علامت قبول که گفتند: همانا حداوند (در کتاب های آسمانی) به ما سفارش کرده که هرگز به فرستاده ای ایمان نیاوریم تا برای ما قربانیی بیاورد که آتش (آسمانی به علامت قبول) آن را بسوزاند. بگو: بی شک فرستادگانی پیش از من دلایل روشن و آنچه گفتید برای شما آوردند (مانند زکریا و یحیی) پس چرا آنها را کشتید اگر راستگویید؟ درین آیه خداوند عملیه اینگونه قربانی را تائید میکند که در گذشته ها علامت قبولیتش چنین بوده است که آتش آسمانی آنرا می سوزاند. مطابق قرآن اولین شخصی که آتش قربانی اش را سوزاند و در درگاه حق قبول شد هابیل ابن آدم عبود، کسی که توسط برادر خود قابیل به قتل رسید. حتی روایاتی وجود دارد که قربانی موسی و را برکت دادند. سپس جلال خداوند بر تمامی قوم ظاهر شد و آتش از حضور خداوند خیمه ملاقات درآمدند، و به هنگام خارج شدن، قوم را برکت دادند. سپس جلال خداوند بر تمامی قوم ظاهر شد و آتش از حضور خداوند بیرون آمده، قربانی تمامسوز و تکههای چربی روی مذبح را فرو بلعید. چون همه قوم این را دیدند فریاد برآوردند و به روی درافتادند 🍑 عهد عیقی، کتاب لاویان، فصل نحم، آیات 22 – 24

آنگاه که ماجرای سوختن گوسفند هابیل را تمامی مردم (فرزندان و نوادگان آدم ع) حین مشاجره هابیل و قابیل تماشا میکردند و گوسفند هابیل در حال سوختن بود درین جریان سایرین از گوشت بریان گوسفند هابیل گرفتند و میل کردند و این را با گوشت خامی که قبلاً میخوردند مقایسه نمودند و فهمیدند که غذا باید توسط آتش پخته شود پس بسبب همین مطلب در جستجوی کشف آتش پرداختند و سرانجام آنرا کشف کردند و موضوع کشف آتش کاریکه پارینه بودن بشر را ثابت میسازد در فصل ششم تشریح گردیده است. این نخستین حادثه بود که بشر را به تفکر کشف اشیاء وا داشت و بعد از آن، سانحه هولناک قتل هابیل رئخ داد که قابیل را به تفکر پنهان کردن جُرم اش وا داشت سپس انسانما فهمیدند که مرده باید دفن گردد همان طوریکه قابیل آنرا از زاغ آموخته بود. باید یادآور شد که هابیل و قابیل از نخست زادگان و بزرگترین فرزندان آدم بودند.

مبحث این رویداد در باره ماجرای انتقال خلافت زمین از آدم به یکی از پسرانش است که اکنون خیلی کهن سال شده بود. از آیات و روایات معلوم میشود که اینگونه قربانی برای اقوام کهن جهت دُعا برای قبولیت امورات مهم شان حتمی بود که نمونه آنرا در فوق در واقعه موسی بیان نمودیم. قابیل که عمل قتل همنوع را مخصوصاً جهت تصاحبِ جنس مونث از حیوانات (انسان نُماها) آموخته بود، در دفن جسد برادر خود درمانده ماند، نفهمید که بعد از قتلِ برادرش با جسد وی چه کند تا اینکه زاغی به او آموخت که چگونه برادرش را در زمین دفن کند. اگر هنگام قتل

هابیل آدم<sup>ع</sup> یا یکی از اعضای فامیل وی وفات کرده میبود و دفن میشد پس فرزندان او عمل تدفین را قبلاً تجربه کرده می بودند پس دلیل حیات بودن حضرت آدم<sup>ع</sup> هنگام قتل پسرش از اینجا ثابت میشود و هابیل اولین انسانی بود که جسدش در زمین دفن گردید.

باید موضوع دفن هابیل کمی واضح تر گفته شود. وقتی که قابیل برادر خود را کشت، او را در بیابان رها کرد و نمی دانست با جسد او چه کند، تا اینکه حیوانات درنده قصد دریدن جسدش را نمودند؛ از این رو مدّتی جسد برادر را بر دوش خود حمل می کرد، تا این که بوی بد آن جسد بلند شد و پرندگان و حیوانات وحشی در اطراف جسد رسیدند؛ در آن هنگام طبق روایت تاریخ طبری، جلد 1، ص 57 ترجمه فارسی ابوالقاسم پاینده خداوند دو کلاغ را فرستاد و آنها با یکدیگر جنگیدند، تا این که یکی از آن دو، دیگری را کشت؛ آن گاه با منقار و دو پای خود گودالی را حفر کرد و جسد کلاغ مرده را درون گودال گذاشت و او را (با خاک) پوشاند؛ قابیل که ناظر این صحنه بود، درس خوبی از کلاغ گرفته و برادرش را دفن کرد.

خداوندج درباره تعلیم بشر هرگز به حکم فطرت اکتفاء نمی کند؛ یعنی به حکم عقل انسانی، کسی را به سبب گناهی عقوبت و عذاب نمی کند؛ تا پیامبری را بفرستد که انذار کرده و او را از عواقب جُرمش هشدار دهد. خداوند ٔ میفرماید: مَن اهْتَدَی فَإِنَّما یَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَاكُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ۞ الاسراء: 15 هر كس راه هدايت يافت تنها به نفع و سعادت خود یافته، و هر که به گمراهی شتافت آن هم به زیان و شقاوت خود شتافته، و هیچ کس بار گناه دیگری را به دوش نگیرد، و ما تا رسول نفرستیم (و بر خلق اتمام حجّت نکنیم) هرگز کسی را عذاب نخواهیم کرد. آدم<sup>ع</sup> منحیث پیامبر خدا<sup>ج</sup> فرزندان خود را از عقوبت حُشِن قتل ناحق آگاه ساخته بود و اکنون که هابیل ذریعه قبولیت قربانی اش خلیفه زمین و جانشین پیامبر خدا آدم شده بود، زبان به نصیحت قابیل گشود و عواقب ننگین قتل را به او گوشزد نمود و خود از آن گناه تبرّی جست؛ اما وقتی نصایح دلسوزانه و تمدید او بر دل آهنین قابیل اثری نکرد و آتش حسادتش را فرو ننشاند، دست به جنایت زد و پروردگار متعال نیز او را رسوای جهان ساخت تا وسیله عبرت برای انسانهای دیگر گردد. رسوایی اش همین است که مردم تا به ابد قابیل را یک شخصی بد میپندارند. هابیل در حقیقت با این کلام اراده داشت که برادرش را هدایت کند تا وی دست از اذیت و جنایت بردارد؛ پس این تعلیل که خداوند قربانی اهل تقوا را می پذیرد، ضابطه قطعی است که استثنا ناپذیر است؛ یعنی این نوع قضاوت بر اساس معیار تقواست که وابسته به اعمال خود انسانها میباشد. متصل بعد از داستان هابیل و قابیل در همین سوره خداوند ميفرمايد: مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسِ أَوْ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا وَلَقَدْ جَاءَتُهُمْ رُسُلُنَا بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ بَعْدَ ذَلِكَ فِي الْأَرْضَ لَمُسْرِفُونَ ۞ المائده: 32 بحمين جهت بر بني اسرائیل مقرر داشتیم که هر کس انسانی را بدون ارتکاب قتل یا فساد در روی زمین بکشد چنان است که گوئی همه انسانها راکشته و هر کس انسانی را از مرگ رهائی بخشد چنان است که گوئی همه مردم را زنده کرده است، و رسولان ما با دلایل روشن بسوی بنی اسرائیل آمدند، اما بسیاري از آنها، تعدي و اسراف، در روي زمين كردند. يعني هابيل بايد از خود دفاع ميكرد و عليه ظلم برادر جهاد (قتال) ميكرد. چونكه او اینطور نکرد فلهذا خداوند جدر پرتو این مثال بالای بنی اسرائیل قتال علیه ظالم را فرض گردانید. و به این مفهوم نیست که امت های قبل از بنی اسرائیل در راه خداع قتال نمیکردند بلکه آوردن مثال هابیل درینجا عبارت از بیان داستان بنی اسرائیل در باره حکم قتال است که انکارش آنها را براي چهل سال در بيابان سرگردان ساخت. خداوندج ميفرمايد: قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الْأَرْضِ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ

# الْفَاسِقِينَ ۞ المائده: 26 خداوند (به موسي) فرمود: اين سرزمين تا چهل سال بر آنما ممنوع است (و به آن نخواهند رسيد) پيوسته در زمين سرگردان خواهند بود و در باره (سرنوشت) اين جمعيت گنهكار غمگين مباش.

به گمان آدم اگر قابیل خلیفه روی زمین میشد امکان داشت که به اساس هوای نفس با خواهر مطلقه خود که در باغ حین توبه آنرا طلاق داده بود و با خداهران دیگری خود و حتی با نوادگان خود هبستر شود و دیگران را نیز از عمل جماع با محارم منع نکند و با خداوند پیمان شکنی کند همان پیمانی که شخص قابیل معه آدم و حوا و تمام فرزندان شان در باغ (جنت) با خداوند بسته بودند که عمل هبستری با محارم را تکرار نخواهند کرد که در صفحات قبل ذکر شد و نیز قسمیکه گفته شد حرام و حلال خداوند مخصوصاً در باب محارم از ابتدا حلال یا حرام بوده است چراکه انسان از اولِ خلقتش انسان است و نیز انسان باقی خواهد ماند.

هنگامی که پسران آدم هابیل و قابیل باهم مشاجره میکردند، شیطان قابیل را همچو والدینش وسوسه کرد، که این ترفند با ترفندی که او جهت لغزانیدن آدم و حوا بکار برده بود وجه مشترک داشت. شیطنت ابلیس در مورد لغزانیدن ذُریّه آدم در صفحات فوق چنین بیان شد که شیطان شما را نفریبد آنچنان که پدر و مادر شما را از بحشت بیرون کرد و لباسشان را از تنشان بیرون ساخت تا عورتشان را به آنها نشان دهد. چونکه در زمان آنها فلزات همچو طلا و نقره کشف نشده بود و میزان تجارت اگر وجود داشت تنها تبدیلی جنس به جنس (دادوستد پایاپای Barter در زمان آنها فلزات همچو طلا و نقره کشف نشده بود و میزان تجارت اگر وجود داشت تنها تبدیلی جنس به جنس (دادوستد پایاپای System و قابیل را و میسوب میشدند. ترفند ابلیس از همین جهت بود او قابیل را وسوسه کرد که اگر تو خلیفه زمین بعد از پدرت آدم شوی و اقتدار زمین در دست تو بأفتد پس خانم های زیبا رو حتّی خواهرانت از آن تو خواهند بود. پس قابیل برای اخذ این مقام برادر خود هابیل را کشت و از جمله ظالمان گشت.

# پیدایش متشابه عیسی و آدم ع

در شروع فصل دوم باید یادآور شد که تالیف کتاب هذا تعمیلی از امر رسول خداص میباشد. از عبدالله بن عمرو روایت است که پیامبر اکرم صومود: بَلِغُوا عَتِی ولو آیةً... بناری: 3461 از من برسانید هرچند آیتی (از قرآن) باشد. فلهذا ما آیاتی را از کلام الله مجید درین کتاب گنجانیده ایم که موضوعات مبهمی از خلقت تا نابودی بشر را تشریح خواهد کرد و درین مورد در نوین پژوهش و تفکر را خواهد گشود. تفکر و تدبر صفت بندگان رحمان است خصوصاً که این تعمق در اسرار خلقت باشد. خداوند میفرماید: وَالَّذِینَ إِذَا دُکِرُوا بِآیَاتِ رَهِمْ لَمْ پَرُوا وَ تَاَن هستند که هرگاه به آیات خدای خود متذکرشان سازند کر و کورانه در آن آیات ننگرند (بلکه با مله آگاه و چشم بینا مشاهده آن کنند تا بر مقام معرفت و ایمانشان بیفزاید). و برعکس کسانی که نمی اندیشند برای آنها توبیخ سخت آمده است. خداوند میفرماید: إِنَّ شَرَّ الدَّوَاتِ عِنْدَ اللهِ الصُّمُ الَّذِینَ لَا یَعْقِلُونَ الانفال: 22 قطعا بدترین جنبندگان نزد خدا کران و لالایی اند که نمی اندیشند.

مشابحت در خلقت آدم ع و عیسی ع: در صفحات قبل در مورد پیدایش حوا بحث صورت گرفت اکنون نوبت به پیدایش آدم و رسیده که در باره آن بخبر تا هنوز با یکدیگر استدلال میکنند و نظریه های گوناگون مانند آفرینش بی درنگ آدم از خاک و نظریه تکامل داروین بوجود آمده است ولی هدف و نظریه ما مشخص است، عملی را که قرآن تلویخاً در باره تخلیق آدم بیان میدارد ما آنرا در نتیجه تفحص در آیات و روایات ارائه خواهیم کرد. پس آیا ذات آدم مستقیماً از خاک آفریده شده است یا نتیجه تکامل است؟ او مانند عیسی عادر داشت یا خیر؟، در اینجا برایش پاسخ ارائه میگردد و موضوع هذا از نگاه علم انسانشناسی خیلی اهمیت بالای دارد مخصوصاً تعوری تکامل داروین که در روشنی هین آیه ذیل تحت بررسی قرار میگیرد. خداوندت میفرماید: اِن مَثَل عیسی عِنْدَ الله کَمَثَل آدَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُوَابٍ مُ قَالَ لَهُ کُنُ فَیکُونُ المِعران: 95 در واقع مثال (خلقت) عیسی نزد خدا همچون مثال (خلقت) آدم است (که) او را از خاک آفرید سپس بدو گفت باش پس وجود یافت. آدم از خاک آفریده شد و این خبر به کرّات و مرّات ذریعه کتب آسانی به ما رسیده است ولی از آنجایی که آیه فوق تشریح وجود یافت. آدم و عیسی عیکسان بیان گردیده و این یکی از معجزاتِ محاسبوی قرآن پنداشته میشود که جهت همخوانی پیدایش آنما، میگویند عیسی و آدم هم دو و که بار به طور مساوی در قرآن ذکر شده است. اولاً آیه فوق در مورد رد عقیده آنعده عیسویان است که میگویند عیسی و آدم هم بدون پدر خلق گردیده است. نامهای عیسی و آدم هم بدون پدر خلق گردیده است. طبق این آیه خلقت عیسی و آدم یک زد خداوند مانند همدیگر نیست؟ بلی همینطور است اگر در آیه مذکور تأمل صورت گیرد، آدم اگر از خلی بود پس باید مسیح و نز را خاک بوده باشد و عیسی اگر مادر داشت پس باید آدم نیز مادر داشته باشد. پس مادر آدم کیست؟

حقیقت این است که خلقت این دو در داشتن مادر یکسان بوده است نه در پیدایش مستقیم از خاک. اگر آدم<sup>ع</sup> مستقیماً از خاک آفریده شده است، طبق آیه فوق عیسی عکه مثال خلقت آدم ع است همچنان مستقیماً از خاک آفریده شده باشد؟ مگر ما می بینیم که ایشان از انسان (مریمع) زاده شده اند. پس باید گفت که مادر عیسیع بی بی مریمع در سلسله مراتب آفرینش مانند سایر مخلوقات زمین از ماده اولیه پیدایش یعنی از خاک بوده است که مادر انسان اول آدم<sup>ع</sup> نیز درین زُمره شامل است و از اینجا این امر واضع میگردد که آدم<sup>ع</sup> منحیث انسان اول کدام نور یا ملک نبود بلکه مانند خلقت عیسی<sup>ع</sup> یک معجزه الهی بود که از بطن یک موجود دیگر (حیوانِ انسان نُما) متولد شد و اگر مراحل آفرینش آن انسان نُما تعقیب شود به همان ماده اولیه که خاک است میرسد. این موضوع بیشتر تشریح خواهد شد که عنوان مابعد در باره تخلیق تدریجی انسان اختصاص یافته است. بلی! آدم ٔ واقعاً مادر داشت و ردِ این واقعت در هیچ یک از صُحف آسمانی نیامده است. ما نمی توانیم برعکس آنچه قرآن می گوید بیذیریم، منطق دیگران نمی تواند واقعیت را تغییر دهد و همچنین نمی تواند کلام خدا<sup>ح</sup> را تغییر دهد. باید واضح گردد که در آیه فوق فعل خلق به تخلیق وجود حیوانی آدم<sup>ع</sup> ارتباط میگیرد و امر کُن به نفخ روح انسانی در وجود حیوانی ایشان وابستگی دارد که این قاعده با عمل وزیدن روح القُدس در وجود عیسی عموافقت پیدا میکند. مجدداً ذکر میشود اینکه انسان نُما های منقرض شده ویژگیهای انسان وارانه می داشتند ولی گنجایش جمجمه شان کمتر از آن بود که انسان در شمار آیند. تکامل انسانِ اول هم طبق باوری سنتی در دیرین مردم شناسی از همین سرده (نوع) بوده است. در آخر آیه فوق امرِ "کُنْ" بمعنی دمیدن روح انسانی در آدم آمده است و در آیه ذیل همین امر "کُنْ" بمعنی وزیدن روځ القُدس در وجود عیسی کسی که قبلاً روح انسانی داشت آمده است. خداوند میفرماید: قَالَتْ رَبِّ أَبَّيَ یَکُونُ لی وَلَدٌ وَلَمْ یَمْسَسْنی بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ 🔯 العمران: 47 (مريم) گفت پروردگارا چگونه مرا فرزندي خواهد بود با آنکه بشری به من دست نزده است گفت چنین است (کار) پروردگار خدا هر چه بخواهد می آفریند چون به کاری فرمان دهد فقط به آن می گوید باش پس می باشد. پس از آیات فوق برمیاید که خلقت آدم ع و عیسی ع در داشتن مادر یکسان بوده است و ما فصل بعدی را درین مورد به نام روح انسانی آدم و روح القدس عیسی ترتیب داده ایم.

یک مثال عقلی که موضوع تخلیق تدریجی و مادر داشتن آدم ٔ را بیان میکند طوری است که اطاقی را از گِل ساخته اند، درین جا بیان مراحل ساخت و ساز اطاق محذوف است یعنی خشت مالی، نصب دروازه و رنگ و روغن کردن آن وغیره. از نقطه آغازین الی نقطه اختتامیه، تمامی مراحل ساختاری اطاق جهت خُلاصه کلام محذوف است زیرا که درک سخن با محضِ مشاهده اطاق صورت میگیرد و شخص مخاطب میفهمد که تاسیس اطاق بطور ناگهانی و بدون مراحل ساختاری آن ممکن نیست. پس اینطور خداوند مراحل پیدایش آدم ٔ را محذوف کرد تا کلام طبق بلاغت قرآن خلاصه گردد. ولی باید گفت که در جا های دیگرِ قرآن مراحل گوناگون تخلیق انسان ذکر شده است که ما تمامی آنها را بیان خواهیم کرد و با مشاهده آن به جزئیات آن پی خواهیم برد.

نکته دیگری که مورد عطف دانشمندان قرار میگیرد این است که آدم تا یک مدتی از مراحل پیدایش خود بی خبر بود و تنها مانند بعضی از امت های گذشته آن هم ذریعه وحی الهی همان قدر میدانست که او از خاک آفریده شده است تا اینکه خداوند توسط تولد عیسی ماجرای تولد آدم را برملا ساخت. خداوند تاین راز را به شکلِ از اشکال در صُحُف پیامبران گنجانیده بود مانند پیدایش آدم از خاک و پیدایش حوا از قبرغه آدم که قبلاً مطالعه گردید، ولی خداوند به پیامبر آخرالزمان افتخار بخشید تا در قرآن ازین راز کاملاً پرده برداشته شود. بلی! در

آیه پنجاه نمم فوق کلمه "عِنْد الله " به همین راز دلالت میکند که تا نزول قرآن جزئیات این راز نزد خداوند پوشیده بماند و اکنون ذریعه آیات متعدد قرآن، بنابر حکمت بالغه خود آنرا مطلقاً آشکار بسازد. زمانی نزول قرآن زمانی بود که اکنون باید ازین راز کاملاً پرده برداشته میشد و خداوند مطابق به حکمت بالغه خود این حقیقت را به ما با جزئیاتی که مورد نظر بود آشکار ساخت. داستانِ آدم که در قرآن ذکر شده است اکثراً تمثیلی است و این کاربرد تناقضی در کلام نه بلکه شیوه ادبی قرآن در راستای بدیع و بیان میباشد. باید قانع شد که پرده برداشتن از همچو راز ها، اسرار متعدد دیگری را در پی دارد که تا حد امکان ما بعضی از آنها را تشریح خواهیم کرد.

باید گفت که بعضی از مردمان پیشین نظر به الهامات الهی و تفحص در آیات خداوند<sup>ج</sup> در باره تخلیق تدریجی انسان میدانستند ولی نه به این مقدار جزئیاتی که از برکت قرآن ما میدانیم. خداوند<sup>ج</sup> گفتگوی دو نفر از مردمان کهن را در این باره چنین نقل میکند: قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ مَعَدار جزئیاتی که از برکت قرآن ما میدانیم. خداوند<sup>ج</sup> گفتگوی دو نفر از مردمان کهن را در این باره چنین نقل میکند: قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُوَ مَعَدَار عَمْ وَهُوَ مَعْ مَنْ تُمَالِّ مُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ مُّ سَوَّاكَ رَجُلًا فِی الکهف: 37 دوستش که با او گفت و گو می کرد گفت آیا به کسی که تو را از خاك و سپس از نطفه آفریده است و سپس در هیئت انسانی (معتدل) سامان داده است، کفر می ورزی؟.

قسمیکه تولد عیسی ع ماجرای تولد آدم ع را برملا ساخت، معجزه داوود ع قدرت و قوت مردمان بلند قامت سابق را بنمایش گذاشت. خداوند عمیی بزرگ بخشیدی، میفرماید: وَلَقَدُ آتَیْمَا دَاوُودَ مِنّا فَصْلًا یَا جِبَالُ اَوِیی مَعَهُ وَالطَیْرَ وَاَلْقًا لَهُ الْحُدِیدِ کی سیاء: 10 ما به داود از فضل خود نعمیی بزرگ بخشیدی، (ما به کوهها و پرندگان) گفتیم ای کوهها! و ای پرندگان! با او هم آواز شوید (و همراه او تسبیح خدا گوئید) و آهن را برای او نرم کردیم. یعنی آمن با همه صلابت و سختی بواسطه فیض الهی در دست داوود غ نرم و انعطاف پذیر بود. در تورات چنین آمده است: داوود فرمان داد تا غریبان ساکن سرزمین اسرائیل را گرد آورند، و سنگتراشان معین کرد تا سنگهای تراشیده برای بنای خانه خدا آماده کنند ک او همچنین مقدار زیادی آمن تحید کرد تا میخها برای لِنگههای دروازهها و بستها بسازد، و برنج بسیار، چندان که نمی شد وزن کرد کها عهد عیق، کتاب تواریخ 1، فصل در فصل ششم بتفصیل درین باره بحث صورت گرفته است. باید گفت که بعضی از عناصر با گذشت زمان توانایی خود را از دست می دهند که به مواد آن و شرایط بستگی زیادی دارد، الاستیک می تواند در چند سال قدرت خود را از دست داده و به تکه های کوچک مبدل گردد که به مواد آن و شرایط بستگی زیادی دارد، الاستیک می تواند در چند سال قدرت خود را از دست داده و به تکه های کوچک مبدل گردد سیمان به آرامی از بین می رود اما دیگران، مانند پلاتین، باید قدرت خود را به طور نامحدود حفظ کنند. بنابر این میلیون ها سال قبل برخی عناصر ماروزی مستحکم بودند ولی انسان های دراز قامت به آسانی قادر به تغییر شکل آن بودند. خداوند میفرماید: قَالُوا لَیْن بین می رود اما دیگران، مانند پلاستی، یقیناً از سنگسار شدگان خواهی عناصر مانوند حتی از بین برند، درست مانند امروز که داشتند سنگ در دستان شان نرم بود ولی با صدور فشار در پرتاب میتوانستند شخصی را مجرح بسازند حتی از بین برند، درست مانند امروز که با گل خشکیده ما میتوانیم عین عمل را اجراح بسازند حتی از بین برند، درست مانند امروز که با گل خشکیده ما میتوانیم عین عمل را اجراح بسازند حتی از بین برند، درست مانند امروز که با گل خشکیده ما میتوانیم عین عمل را اجراح بسازند حتی از بین برند، درست مانند امروز که با گل خشکیده ما میتوانستند

تكامل نه، بلكه تنوع: اكثرِ ما اسم داروین را شنیده ایم، ولی او اولین كسی نبود كه نظریه تكامل را ارائه كرد بلكه قبل از داروین، ابوعلی مسكویه، المتوفی 1030 میلادی دانشمند ایرانی از اهالی ری بود كه در مورد تكامل انسان در كتابش به نام "الفوز الاصغر" نوشته است. یكی

از آثار داروین که بنام خاستگاه گونه ها یا منشأ انواع میباشد او را به اوج شهرت رسانید. چارلز رابرت داروین که بنام کاسی بود که دومین بار نظریه ارتقای جانداران را بشکل پیشرفته تر ارائه نمود، داروین نحصد و چهل سال بعد از وفات جاحظ که قبل از ابوعلی مِسگویه میزیست به دنیا آمده بود که دلالت مستقیم بر تقلید داروین از نظریه جاحِظ میکند.

قبل از ابوعلی مَسکَویه، ابوعثمان عمرو بن بحر مشهور به جاحِظ، المتوفی 868 میلادی در بصره در زمان خلافت عباسیان به دنیا آمد، او کسی بود که نظریه ارتقای جانداران را برای اولین بار در "کتاب الحیوان" خویش ارائه نمود. ولی متأسفانه مردم آن زمان شخصیتِ مسلمان او را القاب زشت دادند و افکار او را الحاد خطاب نمودند ازین رو او به گروه معتزله بپیوست. او برخلاف داروین به انتقال اجزاء از یک جاندار به جاندار دیگر قایل بود که البته داروین به تغییر کامل وجود جانداران از اثر سازگاری محیطی یعنی تکامل تدریجی آنها قایل است. ولی ما قایل به تنوع جانداران هستیم نه به تکامل، یعنی موجودات زنده از یک دیگر تنوع کرده اند تا به این درجه رسیداند نه این که در نتیجه آموختن و کسب تجربه تدریجاً تکامل یافته اند. باید گفت که تنوع جانداران کاملاً معجزه آسا میباشد که هر جاندار جدید به یک روح جدید نیاز دارد تا موجود شود. در باره ارواح و انواع آن در فصل بعدی بحث های فراوان صورت گرفته است.

قرآن مناسبترین شرایط را برای پیدایش یا عروض حیات، لجن ها و باتلاق ها میداند که ما آنرا در فصول بعدی ذکر خواهیم کرد. ظاهراً پس از پیدایش خاک میلیون ها سال طول کشیده تا نمونه های ریز حیات به صورت تک سلولی های اولیه گیاهی ظاهر شوند. اولین پدیده حیات با تمامی جانداران متنوع از یک ذره باکتری پدید آمد همانطور که این جهان بس بزرگ با این فضای بس وسیع و کهکشان ها و آسمانها ابتدا یک چیز کوچکی بوده است اگر در حدود 123 ملیارد سال به عقب و اول زمان برگردید به جایی میرسید که کل کائنات چیزی بسیار کوچکی بوده است چیزی کوچک و ریز به اندازه یک نخود شاید کمی بزرگتر. این چیزی کوچک اولیه نه از چیزی خلق گردید و نه از عدم موجود شد. برخی مكاتب فلسفى پيدايش كائنات را به يك وجود سابق مرتبط مي نمايند و يا از توهمات انتزاعي صادر اول يا تجلي سخن مي گويند. بر خلاف نظر برخی از مکاتب فلسفی و عرفانی ماده کوچک اولیه کائیات که به اندازه یک نخود بود اصلاً خلق نگردید! تا بگوییم از چه چیزی خلق شد آن پدیده اولیه با امر موجود شد نه با خلق، و این یعنی پدید آوردن چیزی بی آنکه از چیز سابقی نشأت یافته باشد همانطور که پدیده حیات جانداران نیز از چیزی خلق نگردیده است و از مقوله امر و کن فیکون می باشد قسمیکه خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرادَ شَیْئاً أَنْ یَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ 🧔 يس: 82 فرمان او چنين است كه هر گاه چيزى را اراده كند، تنها به آن مي گويد: موجود باش!، آن نيز بي درنگ موجود مي شود. از طرف ديگر با دقت در آيه اي كه خداوندج ميفرمايد: وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةٌ كَلَمْح بِالْبَصَرِ ۞ القمر: 50 و فرمان ما جز فرمان واحدى نیست که مانند یک چشم بر هم زدن است. معلوم می شود که امر الهی تدریج بردار نیست، یعنی موجودات عالم با اینکه تدریجا و به وسیله اسباب مادی موجود شده اند و در ظرف زمان و مکان هستند با این حال جهتی دارند که آن جهت عاری از تدریج و خارج از حیطه زمان و مکان است، و از این جهت امر خداع و قول و کلمه او شمرده می شود، اما از جهت اینکه در مسیر علل و اسباب قرار داشته و در ظرف زمان و مکان قرار دارند خلق خدا محسوب می گردند. لذا امر خدا<sup>ج</sup> عبارت از همان کلمه ایجادی است که عین وجود هر چیز میباشد. پس واضح است که تنوعات در موجودات زندهء روی زمین و موجودیت گونه های جدید شان به امر خداوند<sup>ج</sup> پدید آمده اند نه توسط تخلیق او. از همین رو ما نظریه تکامل جانداران را رد میکنیم و به تنوع آنها قایل هستیم. باید ذکر شود، ابداع آسمانها و زمین بدون کدام نقشه ای از

سوال پیدا میشود که آیا دی ان ای تاریک (The Dark DNA) یک نیروی محرکه برای تکامل است؟ هرگز، اگر اینطور میبود پس درین هزاران سال های تاریخی ما شاهد حتی یک مثال کوچک آن میبودیم. قسمیکه قبلاً گفتیم تنوع در حیوانات، نباتات و پیدایش انسان تنها بحکم خداوندت و معجزه آسا میتواند باشد. و ما این دلیل را رد بر نظریه داروین میپنداریم. زیست شناس بزرگ چارلز داروین در سال 1860 میلادی به دانشمند دیگری نوشت که دیدن پر طاووس باعث بیمار شدن او گشته است. مردی که زیست شناسی تکاملی را آغاز کرد اکنون لحظه های بدی در مورد یک پرنده داشت، بنابراین او این مورد را یک نوع جداگانه انتخاب نامید که از تئوری بقای اصلح هربرت اسپنسر را بر اصطلاح بدی در مورد یک پرنده داشت، بنابراین او این مورد را یک نوع جداگانه انتخاب نامید که از تئوری بقای اصلح اسپنسر را بر اصطلاح اسپنسر را بر اصطلاح اسپنسر و ایده انتخاب طبیعی، عاملی داروین آن بود که در ایده انتخاب طبیعی، عاملی هوشمند (طبیعت) امر انتخاب را به نفع انسان انجام می دهد. در مقابل، بر مبنای اصطلاح بقای اصلح اسپنسر، طبیعت بیشتر از آن که انتخاب کند، اشکال «نامناسب» گونهها را حذف می کند. از این دلیل کاملاً برمیاید که کفار به آفریدگار اعتقاد دارند و فرق شان با مومنین چنین است که آنها طبیعت را خدا میگویند و مومنین خدای طبیعت را خدا میگویند. در فصل ذیل این امر واضحتر بیان خواهد شد.

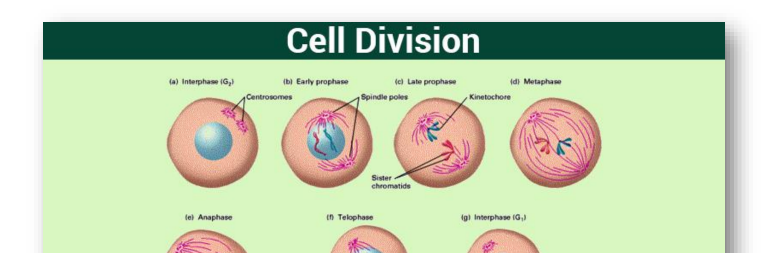
درین عنوان، بیان مثالِ مورچه و فیل از جایگاه خاصی برخوردار است، هر دوی اینها در ذات خود کامل اند، نه فیل تکامل کرده است تا فیل شده باشد و نه مورچه تکامل خواهد کرد تا ذات و سرشتش تغییر کند. تَغیرُّ در ماهیت حیوانات از تنوع بوجود آمده است یعنی فیل و مورچه گرچه از یکدیگر متفاوت اند ولی در سرشت خود کامل خلق شده اند. فیل ها با همان توانایی که دارند در مقابل خواص مورچه گان ناتوان هستند. مورچه گان از رطوبت هوا باران را پیشبینی میکنند، توانایی حمل چند برابر بار را نسبت به وزن خود دارند، مورچگان دارای یک نظام اجتماعی به مراتب قویتر از اکثر حیوانات میباشند که فیل ها هیچ یک از این خوبی ها را ندارند. و در مقابل، فیل ها میتوانند صدها مورچه را با یک فشار پا نابود سازند، فیل ها می توانند تفاوت های جنسیتی، سِنی و نژادی انسان ها را تنها با صدای اشخاص تشخیص دهند که اگر صدای متعلق به فردی باشد که بیشتر احتمال دارد تحدیدی ایجاد کند، فیل ها در مقابل او به حالت دفاعی در میآیند، فیل ها حرکات بدن و حالت قیافه انسان ها را درک و نیّت آغا را تشخیص کرده میتوانند که مورچه گان از این کارها قاصر اند. فیل نمی تواند از مورچه گان بیاموزد و مورچه نمی تواند از فیل ها خواص شانرا کسب کند از همین رو نظریه تکامل اشتباه میباشد زیرا اگر حیوانات قادر به آموختن سرشت یکدیگر می بودند نظم دنیا ازبین میرفت چرا که هر جانداری برای کاری ساخته شده است و یک حیوان نمی تواند با مرور زمان و سازگاری با محیط، سرشت و فطرت چندین حیوان را بخود جذب کند و در جنگل یکه تاز بماند اگر کار به همین منوال پیش میرفت فساد برپا میشد و در غایت هیچ جانداری در کره زمین باقی نمی ماند و در جنگل یکه تاز بماند اگر کار به همین منوال پیش میرفت فساد برپا میشد و در غایت هیچ

نظریه تکامل بدین معنا است که گونه های جدید جانداران کاملتر از اجداد خود هستند که با گذشت زمان و تاثیرات محیطی به کمال رسیده اند و در نهایت به یک گونه این به کمال رسید که این نظریه اشتباه میباشد ولی گفته میتوانیم که گونه های جدید باهوشتر از اجداد خود میباشند که این امر در تکامل هوشیاری شان مشکل ایجاد نمیکند چرا که ذات آنها از قبل تکمیل است و تغیر نخواهد

کرد. درین صورت باید گفت که حیوانات از یکدیگر تنوع کرده اند، تنوع یعنی تغیر در ذات، که یک حیوان کامل از یک حیوان کامل دیگری با مشخصات و ذات متفاوت آن هم از یک مادر بدون تدریج تولد شده باشد، که ذات انسان مانند حیوانات مختلف النوع محصولی از تنوع است.

باگذشت زمان سازگاری با محیط در جانداران بوجود میآید و این تکامل نیست چراکه در سازگاری ذات حیوان تغیر نمیکند. بیشتر از صد و هشتاد میلیون سال قبل، زاغی که قابیل را تعلیم دفن میت داد با زاغ امروزی البته که در جزئیات متفاوت است ولی ذاتش تغیر نکرده است چرا که اسمش تا الحال زاغ می باشد. در مورد همچو واقعات قدیمی فصل اخیر کتاب را بنام قدمت بشر ترتیب داده ایم.

تخلیق تدریجی انسان: این عنوان چکیده ای در باره خلقت آدم ٔ است که در مراحل تخلیق انسان در فصل پنجم تحت همین نام بیان خواهد شد. درین باره خداوند تمیفرماید: وَاللهُ حَلَقَکُمْ مِنْ تُوَابِ مُم مِنْ نُطُفَةٍ ثُم جَعَلَکُمْ اَزُواجًا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ اَنْتَی وَلا تَصَعُ إِلّا بِعِلْمِهِ وَمَا یُعَمِّرُ مِنْ مُنْ مُورِهِ اِللهِ یَسیر الله یعر داده یا از عمر او شیح کهنسالی عمر داده یا از عمر او کاسته نمی شود، مگر آنکه در کتابی (مسطور) است، این امر بر خداوند آسان است. درین آیه از تخلیق تدریجی انسانها حرف زده شده است بدلیل اینکه درینجا تمام انسانها مخاطب هستند نه تنها شخص آدم ولی این آیه مخصوصاً در مورد آغاز جنیست ها در جانداران سخن میگوید. موجودات تک سلولی میرسد که این تک سلولی ها مستقیماً از خاک اتفریده شده بودند و به مرور زمان ذریعه تقسیم سلول یا انقسام حجروی تکثیر یافتند و بعد با یکجا شدن با همدیگر به حیواناتِ ریز کثیر الحجروی تبدیل شدند و تنوع کردند تا اینکه نطفه در آنها بوجود آمد و از نطفه خود شان جنس مونث شان آفریده شد چراکه در آیه فوق کلمه نطفه بر ازواج مقدم است یعنی تک سلولی ها دارای نطفه نبودند و هر آنچه بود در داخل خود شان بود ولی زمانی که این تک سلولی ها به حیواناتِ کثیر الحجروی تبدیل شدند دارای نطفه ای که ما می شناسیم گردیدند.



در حدود چهار ملیارد سال پیش زندگی اولیه باکتریایی در منافذ زیر زمینی و آبگرم های باتلاقی آغاز گردید. اولین جاندارا چند سلولی به وجود آمده اسفنج می باشد و اسفنج ها جد تمام موجودات مرکب دیگر هستند. به همین منوال تنوعات درین شاخه از جانداران تا انسان اول آدم ادامه یافت که آدم نیز همینطور از نطفه منحیث یک گونه جدید آفریده شد و زوجش نیز از نطفه خودش خلق گردید. بدینسان هر دو جنس جانداران اولیه کثیر الحجروی از نطفه پیدا شده اند که بعد ها ذات آدم نیز مشمول این روند گردید. خداوند به تائید آیه فوق و به اثبات اینکه گونه های اولیه جانداران ابتدا از نطفه آفریده شده اند و همینطور پیدایش نر و ماده ادامه دارد میفرماید: وَأَنَّهُ حَلَقَ الرَّوْجَیْنِ اللَّکُر وَالْأَنْفَی وَی النجم: 45 – 46 و اوست که دو گونه ی نر و ماده را آفرید. از نطفهای هنگامی که خارج میشود (و در رحم میریزد). همگی میدانند که تعیین جنسیت در داخل رحم صورت میگیرد ولی این آیه نیز مانند آیه یازدهم فوق از ابتداءِ جنسیت در جانداران بحث میکند که اگر منظورش تنها از نر و ماده ما انسانها میبود پس معنی اش بنابر مقدم بودند کلمه نطفه بر کلمه ازواج چنین میشد که اول ما ذریعه نطفه در رحم مادر ریخته شدیم و سپس بدون کدام جنسیت متولد شدیم و بعد از تولد یعنی بعد از خلق شدن جنسیت ما تعیین گردید و این یک حرف مضحک و دور از منطق است و چنین کاری از عهده عمل پیشرفته جراحی امروز نیز بر نمی آید. بنابرین تشریح فوق درست میباشد.

میکند و آدم ٔ را از نسلش مستثنی قرار نمی دهد که میفرماید ما شما مخاطبین را از خاک آفریدیم در حالیکه ما از نطفه آفریده شده ایم و دیگر اینکه مانند حواکه از آدمع آفریده شد همسران ما از خود ما آفریده نشده اند، پس با درک بلاغت کلام گفته میتوانیم که ولو ما از نطفه آفریده شده ایم اما ابتداء خلقت ما از خاک بوده است و همینطور ابتداء خلقت آدم عکه خلقتش مانند سایر مخلوقات زمین بود نیز از خاک بوده است که بعد حوا از خود او آفریده شد و رفته رفته نسل انسان از آن دو منتشر گردید که به همین دستور زنان ما از جنس مردان ما میباشند. انسان اول آدم على سلسلتاً از نطفه خلق شد قسميكه در عنوان اولِ همين فصل گفته شد كه كلمه "خَلَقَهُ مِنْ تُرَابِ" بمعناي مبداء بعيد انسان است یعنی تخلیق انسان از خاک ابتدا شد و بعد از طی مراحل کار به آنجا رسید که می بینیم. و مبداء قریب انسان نطفه است و این آفرینش از نطفه ادامه یافت تا آدم از آن خلق گردید و از نطفه آدم حوا خلق شد که اول شخص آدم دارای زوج گردید و بعداً تمام ما انسانها دارای ازواج هستیم، مفهوم آیه یازدهم فوق این چنین است که ما گفتیم، چرا که کلمه تراب بر نطفه مقدم است و کلمه ازواج بعد از نطفه ذکر شده است. آيه ديگري كه اين مطلب را روشن ميسازد درج ذيل است. خداوندج ميفرمايد: أَوَلَمْ يَوَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ 🔯 یس: 77 آیا انسان نمی داند که ما او را از نطفهای بی ارزش آفریدیم؟! و او (چنان صاحب قدرت و شعور و نطق شد که) به مخاصمه آشکار (با ما) برخاست. درین آیه ذات تمامی انسانها بشمول ذات انسانِ اول آدم مخاطب هستند که خداوند آنها را از نطفه آفریده است و در آيه ديگر خداوندج اين آفرينش از نطفه را ذريعه مرحله بعدي اش تائيد كرده ميفرمايد: خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَق 🧐 العلق: 2 همان كس كه انسان را از خون بستهای خلق کرد. قسمیکه در صفحات قبل تحت عنوان آیا حوا دختر آدم ع بود؟ تشریح گردید اگر حوا از نطفه آدم عنی بود پس اینجا در آیه یازدهم فوق تخلیق حوا معلق میماند که نه از خاک میبود و نه از نطفه، سوال ایجاد میشود که اگر حوا محض از قبرغه آدم ع تخلیق شده است پس مفهوم این آیه چه میشود؟ حدیث قبرغه که در صفحات قبل تحت همان عنوانی که آیا حوا دختر آدم ع بود؟ بیان شد، طبق آن و تطبق این آیه حوا باید از نطفه باشد که آیه هذا از خاک بوجود آمدن حوا را رد میکند و او را از نطفه معرفی میکند وسپس او را زوج آدم ٔ تلقی میدارد که در جا های متعدد ما این امر را تشریح کرده ایم. این که چرا خداوند ٔ مستقیماً تخلیق آدم ٔ را از خاک تعریف کرد و نفرمود که ایشان از نطفه بوجود آمده اند، دلیل اش این است که خداوندع جهت تکریم آدم عموضوع را چنین مطرح می سازد تا شخصیت حیوانی گذشته آدمع مستقیماً ابراز نگردد یعنی ازین جهت متذکر باالاجمال باشد ورنه الفاظ و مفهومش واضح بیان گردیده است مانند سیر آفتاب که در قران آمده است. خداوندج ميفرمايد: وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ 🧔 وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ۞ لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَمَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلَا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ۞ يس: 38 - 40 و خورشيد (نيز براى آنها آیتی است) که پیوسته بسوی قرارگاهش در حرکت است؛ این تقدیر خداوند قادر و داناست. و برای ماه منزلگاههایی قرار دادیم، (و هنگامی

آنها آیتی است) که پیوسته بسوی قرارگاهش در حرکت است؛ این تقدیر خداوند قادر و داناست. و برای ماه منزلگاههایی قرار دادیم، (و هنگامی که این منازل را طی کرد) سرانجام بصورت «شاخه کهنه قوسی شکل و زرد رنگ خرما» در می آید. نه خورشید را سزاست که به ماه رسد، و نه شب بر روز پیشی می گیرد؛ و هر کدام در مسیر خود شناورند. بیان قرآن واضح است ولی برداشت ها متفاوت اند مردم سابق می پنداشتند که خورشید در دور زمین میچرخد که حقیقت ندارد و امروز ما میدانیم که معامله برعکس است یعنی زمین در گرد آفتاب میچرخد. اگر خداوند منان موضوع علمی چرخش زمین را به مخاطبین آنزمان مستقیماً میگفت اصلاً سر در نمی آوردند و دچار یکنوع پارادوکس (Paradox) (قیاس ضد و نقیص) میشدند چرا که مردم آنزمان به این همه معلومات ساینسی دسترسی نداشتند و حکمت در این بود که حقیقت اصلی هر راز در

زمان معین آن آشکار گردد. و ناگفته نماند که همین فرهنگ دیرینه مردم یعنی گردش آفتاب دور زمین تا اکنون ادامه دارد که طلوع و غروب آفتاب یعنی گردش آفتاب دور زمین را ما در مکالمه های غیر رسمی حتی رسمی خویش جا داده ایم. پس به همین اسلوب قرآن موضوع خلقت آدم ٔ را بیان میکند تا نسل های بعدی نظر به تفکر و فنون زمان خودشان حقیقت مسئله را دریابند و هدفی که برای رُشد فکری بشر مد نظر است برآورده گردد، لذا از طرف خداوند ستار ٔ واقعه هذا در چوکات آیات فوق همینطور گنجانیده شده است. روی هم رفته سخن پروردگار ٔ در قالب تشبیهات یگانه راهی برای تحفظ وقار و کرامت آدم ٔ محسوب میشود. خداوند ٔ بار ها تخلیق تدریجی انسان را در زُمره آیات متعدد واضح ساخته است که پی بردن به آن نیاز به تفکر دارد و درک حقیقی آن بستگی به فهم تُند دارد طوریکه خداوند و در آیات مختلف دوجنسه بودن مربم ٔ را بیان داشته است که ما با اندکی تدبّر آنرا در عنوان مابعد تشریح نموده ایم، همین طور خلقت آدم ٔ از نطفه هم در عنواین فوق بیان گردیده است و در ذیل مخصوصاً در فصل پنجم نیز تشریح خواهد شد.

یک مثال عقلی دیگر اینکه اگر از یک انسان بالغ که به کتب آسمانی ایمان داشته باشد سوال شود که از چه چیزی خلق شده ای جوابش به شتاب این خواهد بود که از خاک، او زمان ماضی قریب را که از نطفه زاده شده است گذاشته، به زمان ماضی بعید که از ماده اولیه یعنی خاک خلق شده است متوصل میشود که ابتدای خلقتش از خاک بوده و همان را یادآور میشود پاسخش بر گرفته از عمق کلام است و درست میباشد، شاید خاک را از آب منی بهتر بیندارد و از خلقتش ذریعه آب منی احساس ننگ کند یا کدام دلیلی دیگر ولی انسان دارای چنین طبیعتی است. اما سخن خداوند ت درین باره سمت دیگری دارد او تعالی تخلیق آدم از مستقیماً از خاک جهت تکریم ایشان مطرح میکند تا شخصیت حیوانی گذشته آدم مستقیماً ابراز نگردد یعنی ازین جهت متذکر باالاجمال باشد و به الفاظ واضح بیان نگردد و نسل های بعدی نظر به تفکر خودشان حقیقت مسئله را دریابند تا هدفی که برای رُشد فکری بشر مدّ نظر است برآورده گردد، لذا از طرف خداوند ستار واقعه هذا با فصاحت و بلاغت عالی در چوکات آیات فوق همینطور گنجانیده شده است. روی هم رفته سخن پروردگار در قالب تشبیهات یگانه راهی برای تحفظ وقار

موضوع فوق را خداوند در جای دیگری چنین بیان میکند: الَّذِي أَحْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الْإِنْسَانِ مِنْ طِینٍ گُ مُّ سَوَّاهُ وَنَفَحَ فِیهِ مِنْ رُوجِهِ وَجَعَلَ لَکُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِیلًا مَا تَشْکُرُونَ گُ السجده: 7 - 9 هان کسی که هر چیزی را که آفریده است نیکو آفریده و آفرینش انسان را از گل آغاز کرد. سپس (تداوم) نسل او را از چکیده آبی پست مقرر فرمود. آنگاه او را درستاندام کرد و از روح خویش در او دمید و برای شما گوش و دیدگان و دلها قرار داد چه اندك سپاس می گزارید. بعضی مفسران از تفاوت ماده آفرینش نخستین انسان و نسل او سخن می گویند که این قضاوتِ تردید ناپذیر را در پی دارد که در آیه فوق خداوند بی پرده از آفرینش مستقیم انسان از خاک و ثبات نوع انسان سخن می گوید، بناءً اینان از آفرینش اعجاز آمیز آدم و حوا سخن میگویند. ولی غافل از اینکه در آیه فوق کلمه انسان درج است نه کلمه آدم و سپس اینکه مرحله تسویه و نفخ روح در آن بعد از تخلیق خودش و نسلش دکر شده است که مراد از نسل انسان، نسل قبلی او که همان اجداد حیوانی آدم است میباشد و این بیانگر تسویه مرحله وار انسان بشمار می آید. ترتیب آیات فوق مراحل تخلیق انسان را چنان روشن ساخته است که دیگر هیچ گنجایشی برای پرسش باقی نمی ماند. در آیه دیگر خیزی میفرماید: إذ قَالَ رَبُّكَ لِلْهَلَائِكَةً إِنِی خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِینِ گُو فَاذَا سَوَیْهُ وَنَفَحْتُ فِیهِ مِنْ رُوجِی فَقَعُوا لَهُ سَاجِدینَ گُو ص: خداوند جنین میفرماید: إذ قَالَ رَبُّكَ لِلْهَلَائِكَةً إِنِی خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ طِینِ گُو فَادَا سَوَیْهُ وَنَفَحْتُ فِیهِ مِنْ رُوجی فَقَعُوا لَهُ سَاجِدینَ گُو ص:

71 – 72 و به خاطر بیاور هنگامی را که پروردگارت به فرشتگان گفت: «من بشری را از گل می آفرینم» پس هنگامی که درستش کردم و از روح خود در او دمیدم، برای او به سجده بیفتید. درین آیه نیز ذکر نسل حیوانی انسان بسبب بلاغت قرآن مانند آیات مافوق محذوف است. اگر مقصود از بیان تنها نسل آدم میبود مخصوصاً برای آنعده کفاریکه به تخلیق انسان از خاک اصلاً عقیده ندارند یعنی استعداد تفکر را درین باره ندارند و آغاز بی درنگ خود را تنها به پدران خود ربط میدهند پس آیه ذیل درین باره بیان شده است. خداوند میفرماید: گلا إِناً خَلَقْنَاهُمْ مِماً یَعْلَمُونَ المعارج: 39 هرگز چنین نیست؛ ما آنها را از آنچه خودشان میدانند آفریده ایم. زمانی که خداوند حیوان را به درجه

عالی الی انسان نُماها رسانید یعنی تسویه کرد که در ذیل بیان میشود، آنگاه وقت آن فرا رسید که از روح خود یعنی عقل و شعور بسیار با برکت را که خداوند آو را بخود نسبت میدهد یعنی یک موجود خیلی نیرومند است در بچه آن حیوانِ انسان نُما بدمد و او را اولین انسان با عقل برگرداند. یعنی خداوند تحد وجود زنده آدم زمانی که در رحم مادر بود از روح خود دمید.

بعد از تسویه نسل انسان یا تسویه سلسله وار اجداد حیوانی انسان خداوند وح انسانی را در او دمید که عبارت از اعطای همان عقل و شعور فطري ميباشد و به اساس او خوبي ها و بدي ها توسط انسان تفكيك ميشود. خداوندج ميفرمايد: وَنَفْسِ وَمَا سَوَّاهَا 🧿 فَأَفْمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ۞ الشمس: 7-8 سوگند به نفس و آن کس که آن را (گام به گام) درست کرد. سپس پلیدکاری و پرهیزگاری اش را به آن الهام کرد. مفهوم نفس، شکل فزیکی بدن انسان است و الهام به آن نفس عبارت از همان نفخ روح انسانی است که فطرتاً یا عقلاً درک کننده بدی ها و نیکی ها میباشد. خداوند<sup>ج</sup> انسان را انسان آفریده است و خلا های فزیکی پیکر او را از هر عیب و نقص پاک و تسویه کرده است. یکی از دلایل خاصی که چرا خداوند<sup>ج</sup> قسم یاد میکند این است که او تعالی انسان را وادار به تحقیق در قسم های وارد شده بکند. درین آیه تحقیق به تسویه نفس یعنی وجود فزیکی انسان باید صورت گیرد اینکه نفس حیوانی بعد از میلیونها سال تسویه یک شکل مشابه به انسان را پیدا کرد بعداً خداوندج خوبی ها و بدی ها را در او الهام نمود که به معنی دیگر او را عقل یا روح انسانی عطا فرمود تا خوبی ها و بدی ها را بداند و اینطور او انسان شد که اولی شان آدم<sup>ع</sup> پدر ما انسانها بود. و بعد به او اسمای اشیاء را تعلیم داد تا در انکشافات علمی دست داشته باشد که این مورد در فصل اول ذکر گردید و نیز فصل ششم کتاب که در مورد اثباتِ قدمت میلیون ها ساله انسان است، اختصاص داده شده است. در جای دیگر خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: وَهَدَیْنَاهُ النَّجْدَیْن 🍄 البلد: 10 و هر دو راه (خیر و شر) را بدو نمودیم. این آیه در مورد بخشیدن عقل و اندیشه برای انسان بحث میکند که فطرتاً درک کننده بدی ها و نیکی ها میباشد. وضاحت بیشتر آیه مافوق در آیه ذیل چنین بیان شده است. خداوند عميفرمايد: الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى ۞ وَالَّذِي قَدَّرَ فَهَدَى ۞ الاعلى: 3 - 2 آنكه آفريد، پس درست و نيكو گردانيد. و آن خدابي كه (هر آفریده ای را از حیث کم و کیف وجودی) اندازه ای قرار داد پس (او را به سوی کمالش) هدایت نمود. یعنی خدای که خلق کرد و از مخلوقات خود موجوداتِ دیگری را صورت بخشید که این امر از اثر تنوع در حیوانات صورت میگیرد، یک موجودی را که بدنش به قیافه انسان بود پدید آورد که او را انسان نُما مینامند سپس خداوند از روح خود در جسم طفل او دمید و طفل او را انسان نامید و آن انسان اولیه را آدم ع گويند. اين پروسه كه تسويه ناميده ميشود در آيه ذيل واضح بيان شده است. خداوند<sup>ج</sup> ميفرمايد: الله الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ۞ غافر: 64 خداوند كسي است كه زمين را برای شما جایگاه امن و آرامش قرار داد و آسمان را همچون سقفی (بالای سرتان)؛ و شما را صورتگری کرد، و صورتتان را نیکو آفرید؛ و از چیزهایی پاکیزه به شما روزی داد؛ این است خداوند پروردگار شما! جاوید و پربرکت است خداوندی که پروردگار عالمیان است. درین آیه منظور از صورت بندی انسان در داخل رحم مادر نه بلکه تسویه و درست کردن صورت او ذریعه تنوعات پی در پی میباشد، زمانیکه حیوانات صورت بندی شدند یک شاخه از آنها به صورت انسان نُماها رسیدند و سیس در یکی از آنها روح بابرکت دمیده شد و اینطور او انسان شد. دمیدن روح در انسان بمعنای بخشیدن درک نیکی و بدی یعنی اعطای عقل به اوست. اینکه آن روح چگونه است ما نمیداینم ولی روح همین عقل ما است که بما داده شده است و ما توسط آن تعقل میکنیم و در نتیجه عملکرد آن حسِ ادراک و حسِ تجسس را میآبیم. در عناوین بعدی همین فصل حرف های در مورد روح گفته شده است. اگر بالای رفتار ما بدون آنچه در مورد روح انسانی گفتیم دقت شود، پس رفتار ما نتیجه تمام آن تجربیاتی است که قبل از تولد ما، اجداد و گونه های مرتبط به ما قبلاً آن را آزمایش کرده اند.

مطلبی که بار ها در صفحات ذیل تشریح گردیده است، چکیده آن چنین است که تخلیقِ پدیده انسان از گِل آغاز گردید و به اشکال مختلف تنوع کرد، از تک سلولی های که میکانزم تکثر شان انقسام حجروی بود به کِتله های کثیر الحجروی که اکنون تکثر شان از طریق نظفه صورت میگرفت، نسل خود را گسترش دادند و الی انسان نُماها تسویه شدند بعد از آن در یکی از آنها روح دمیده شد و دارای عقل گردید و انسان نامیده شد.

قسمیکه در فوق گفته شد، باید مُغالطه صورت نگیرد که تسویه به دو نوع می باشد، تسویه دراز مدت و تسویه کوتاه مدت. خداوند؟ میفرماید: اَیُخسّبُ الْإِنْسَانُ اَنْ یُمْرَكُ سُدًی ۞ اَمْ یَکُ نُطُفَةً مِنْ مَنِیّ یُمْنَی ۞ مُم کان عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوّی ۞ فَجَعَل مِنْهُ الرَّوْجَیْنِ اللَّکُو وَالْأَنْی ۞ القیامه 36 - 39 آیا انسان گمان می کند بیهوده و بیهدف رها می شود؟. آیا او نطفه ای از منی که در رحم ریخته می شود نبود؟. سپس علقه شد و خدا او را آفرید و اندامش را درست و نیکو ساخت. پس آن گاه از او دو صنف نر و ماده پدید آورد. آیات فوق در مورد انسان اول (آدم؟) بحث میکند و در آیه سی و هشتم فوق ارتباط خلق و تسویه به آدم؟ است و از آیه اخیر فوق ثابت میشود که این موضوع واقعاً به انسان اول یعنی آدم؟ ارتباط دارد زیرا که خداوند؟ میفرماید که ما از او آدم؟ جهت تکثیر نسلش جفت های نر و ماده را آفریدیم که در فصل اول تحت عنوان آیا حوا دختر آدم؟ و اولاده اش در رحم مادر صورت بندی میشوند یعنی خداوند؟ طوری جانداران را آفریده است که اینجا تسویه دومی اش مراد است که آدم\$ و اولاده اش در رحم مادر صورت بندی میشوند یعنی خداوند؟ طوری جانداران را آفریده است که اینجا تسویه دومی مان قادر به تولد هم مثل شان بطور خودکار می باشد. پس باید دانست که انتقال وراثت توسط دی آن ای (DNA) عبارت از تسویه کوتاه مدت می باشد که بشکل فطری در جنبنده گان و نباتات گنجانیده شده است و تسویه دراز مدت همان تنوع شان از هم دیگر میباشد که بیان گردید. در مورد تسویه دراز مدت و تسویه دراز مدت همان تنوع شان از هم دیگر میباشد که بیان گردید. در مورد تسویه دراز مدت و تسویه کوتاه مدت در فصل بعدی دوباره پرداخته خواهد شد.

بطور جمع بندی باید عرض کرد که تسویه توسط تنوع صورت گرفته است نه توسط تکامل چرا که هر جاندار قبل از تنوع خود کامل بوده است. اگر تک سلولی های اولیه مشاهده گردند آنها موجوداتی کامل و دارای یک سیستم مکمل حیاتی بوده اند. ازین رو نظریه تکامل رد میگردد. پس گونه های جدید از یکدیگر تنوع کردنده اند نه اینکه به تکامل رسیده باشند.

خداوند آدم را از میان چه کسانی برگزید: خداوند آدم را از بین مخلوقات (حیوانات جهان مخصوصاً انسان نُماها) منتخب کرد و وجود او را در رحم مادر روح انسانی عطا فرمود تا باندیشد و تعقل کند و سپس او را به عالی ترین درجه انسانیت که همانا نبوت است مبعوث گردانید. این است برتری دادن پروردگار، هرکه را بخواهد برتری میدهد. خداوند میفرماید: إِنَّ الله اصْطَفَی آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِیمَ وَآلَ مِمْرَانَ عَلَی الْعَالَمِینَ وَ فُرِیَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَاللهٔ سَمِیعٌ عَلِیمٌ وَ العمران: 33 – 34 بتحقیق خداوند آدم و نوح و خاندان ابراهیم و خاندان عمران را بر جهانیان برگزید. فرزندانی که بعضی از آنان از (نسل) بعضی دیگرند و خداوند شنوای داناست. برتری دادن پیامبران دیگر

که در منطق میگنجد که خداوند آنها را از میان انسانها برگزید، ولی خداوند آدم را در میان چه کسانی برتری داد و که اولین انسان در روی زمین بود. پس خداوند آدم را از بین مخلوقات (حیواناتِ جهان مخصوصاً انسان نُماها) منتخب کرد. و در آیه سی و چهارم فوق بصراحت گفته شده که تمام این اشخاص حتی آدم فرزندانِ کسانی بوده اند که این حرف دلیلی بر ارتباط تخلیقی آدم با حیوانات است. نظر دیگر اینکه آدم از بین اولاده خود بر گزیده شد کاملاً اشتباه است، آدم قبل از به دنیا آمدن فرزندانش به منصب نبوت برگزیده شده بود زیرا ما میدانیم که خداوند هر سه وحی را که در فصل قبل ذکر شد به آدم قبل از حامله شدن زنش الهام کرده بود پس قسمیکه گفتیم آدم از بین انسان نُماها انتخاب گردیده بود. از همین رو لقب صفی الله بر اساس آیه سی و سوم فوق به آدم اعطا شده است.

انسان و حیوان هر دو از جنس زمین اند و در نظام زندگی با هم مشابحت دارند، وجه اشتراک شان از قبیل خوردن، نوشیدن و تولید مثل است و وجه افتراق شان در سطح شعوری شان محاسبه میگردد یعنی فرق شان در مقدار عقل شان است. خداوند میفرماید: وَلَقَدْ کَرُمْنَا بَنِی آدَمَ وَ وَجه افتراق شان در سطح شعوری شان محاسبه میگردد یعنی فرق شان در مقدار عقل شان است. خداوند میفرماید: وَلَقَدْ کَرُمْنَا بَنِی آدَمُ وَ وَمِهُ الْلَهُمْ مِنَ الطّیّبَاتِ وَفَضَلْنَاهُمْ عَلَی کَثِیرٍ مِمَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِیلًا السراء: 70 به یقین فرزندان آدم را (به موهبت عقل و خرد) کرامت دادیم، و آنان را در خشکی و دریا (بر مرکب هایی که در اختیارشان گذاشتیم) سوار کردیم، و به آنان از نعمت های پاکیزه روزی بخشیدیم، وآنان را بر بسیاری از آفریده های خود برتری کامل دادیم. درین آیه خداوند انتقال باالقوه کرامت را از آدم به فرزندانش ذکر میکند که البته یک عمل فطری است، در ترجمه آیه واضح گردید که کرامت انسان در روحی که به او داده شده است میباشد ورنه از لحاظ مکانیزم جسمی، انسان با حیوان چندان تفاوتی ندارد.

 روح انسانی را در خود پیدا کرد. خداوند ت درین باره میفرماید: وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِي خَالِقٌ بَشَرًا مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَمَاٍ مَسْنُونٍ ۞ فَإِذَا مَنْ بَشری مَوْحِی فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِینَ ۞ الحجر: 28 – 29 و (یاد کن) هنگامی را که پروردگار تو به فرشتگان گفت من بشری را از گِلی خشك (سپس) از گِلی سیاه و بدبو خواهم آفرید. پس چون او را (گام به گام) درست کردم و از روح خود در او بدمم، برای او سجده کنان بیفتید. پس معلوم شد که مراحل تخلیق انسان دربر گیرنده عصر طویل بود که عبارت از همان سیکل زمانی از خاک الی انسان مُهاها میباشد. از همین رو انسان قطعاً خلیفه حیوانات در زمین است زیرا که واژه خلیفه از خلف گرفته شده است که به معنای پشت سر میباشد و خلیفه به کسی گفته میشود که از پشت سر گذشتگان خود باز مانده باشد و از اسلاف خود نمایندگی کند. اصطلاح تسویه در فصل بعدی تشریح خواهد شد.

ترمذی حدیث شماره 3609 را از ابو هریره رض نقل میکند که از محمد پرسیده شد: مَتَی کُنْتَ نَبِیًّا ؟ قَالَ: "وَآدَمُ بَیْنَ الرُّوحِ وَالجُسَدِ" ﴿ چه زمانی پیامبر شدی؟ گفت زمانی که آدم در فاصله بین روح و جسد بود. یک مقوله دیگر در همین مورد وجود دارد، گفته شده که نبی اکرم فرمود: "کُنْتُ نَبِیًّا وَآدَمُ بَیْنَ الْمَاءِ وَالطِّینِ، وَکُنْتُ نَبِیًّا وَلا آدَمَ وَلا مَاءَ وَلا طِینَ " من نبی بودم زمانی که آدم در فاصله بین آب و خاک بود (یعنی زمانیکه گِلِ آدم را با آب میسرشتند)، و من نبی بودم زمانی که نه آدم بود و نه آب بود و نه خاک. ابن تیمه میگوید که این همه نادرست و دروغ است. ولی اگر این حدیث موضوعی هم نباشد پس تأویلش چنین میشود که در فوق بیان شد، یعنی وجود آدم عنتیجه یک فرایند طولانی تخلیق و تنوعات بود که از تک سلولی های داخل آب الی انسان نُماها تسویه گردید.

در آیه دوم فوق نطفه مختلط عبارت از نطفه نر و ماده دو افراد یعنی (Sperm and Ovum) مرد و زن نیست چرا که در آیه مذکور ذکر نطفه است و نطفه تنها مربوط به مرد میباشد پس باید این نطفه از شخصی باشد که در بطن خودش با عناصر دیگر یکجا شده و سپس القا شده باشد یعنی تخمک ماده نیز از خودش باشد که چنین شخصی دارای دوجنسیت (Hermaphrodite) میباشد و مادران آدم و عیسی از همین دسته بودند و نطفه مذکور در بطن این مادران نه تنها قابل رُشد بود بلکه قابلیت اخذ روح انسانی و روح القدس را هم دارا بود. در ذیل جنسیت دوگانه بی بی مربم مادر عیسی به اثبات خواهد رسید که بر مادر آدم صد در صد قابل قیاس میباشد. پدر نداشتن عیسی و آدم از همین خاطر بود که مادران شان دارای دوجنسیت مونث و مذکر (Hermaphrodite) بودند. ازین رو خداوند مثال خلقت عیسی را مانند خلقت آدم گفته است که در آیه پنجاه نهم عنوان اول این فصل گذشت.

اثبات جنسیتِ دوگانه مریم ع: اگر مانند تخلیق آدم ع در باره تخلیق عیسی عسوال شود یعنی ماده ای که عیسی ع از آن خلق شد چه بود؟ آیا آن ماده خاک بود که در رحم مریم ع تزریق گردید؟ این که دلیل منطقی بنظر نمی آید پس آیا آن ماده نور بود؟ که عیسویان دعوای برتر بودن وجود عیسی ع را بالای تمام بشریت دارند و میگویند اگر مریم عموجود نوری را بشکل انسان به دنیا آورده است پس معلوم است که عیسی نور مجسم خداست و مانند خداوند ع رتبه اش مافوق بشریت میباشد، نعوذ باالله. و سپس ایشان را بصورت مبالغه و غلو پسر خدا میپندارند و هدف میگیرند که پسر خداوند عنی قابل توسل جهتِ نیایش و دُعا برای مستمندان میباشد، نعوذ

باالله. در ذیل ما ثابت خواهیم کرد که عیسی عمانند سایر انسانها از نطفه بوجود آمده است صرفاً با فرق یکه مادر وی باکره بود، سلامُ اللهِ علیها، و روحی که در او دمیده شده بود یعنی روح القدس خالصتاً برای معجزات وی اختصاص داده شده بود.

موضوع از خانم عمران؟ یعنی مادر مربم؟ آغاز میشود. خداوند؟ میفرماید: إِذْ قَالَتِ امْرَاتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِي تَلَدُّتُ لَلِيَّ مِنْ مَلْفَا وَصَعَعْتُهَا قَالَتْ مُوسِ إِنِي وَصَعَعْتُها أَنْتَى وَاللَّهُ اعْلَمْ بِهَا وَصَعَعْتُها أَنْتَى وَاللَّهُ اعْلَمْ بِهَا وَصَعَعْتُها قَرْمَ وَلِيَ سَمِّيْتُها مَرْمَ وَلِي اللَّمُ عَلَيْها رَبِّوا اللَّمِ عَلَيْها رَبِّوا اللَّمِ اللَّمُ عَلَيْها رَبِّوا اللَّمِ عَلَيْها رَبُّوا اللَّمِ عَلَيْها رَبِّعَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمَعْرَابِ وَبَعْتُها بَعْلُو جَمِعِ فَ فَتَقَبَّلُها رَبُّها بِقَبُولِ حَسْنِ وَأَنْبَتَهَا نَبَاتًا حَسَنًا وَكُمْ اللَّمَ اللَّه وَلَمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ عَلَيْها رَبِّعَ اللَّه اللهِ إِنَّ الله يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءً بِعَيْرُ حِسَابٍ فَ العمران: 35 - 37 جون زن عمران گفت پروردگارا آنجه در شکم خود دارم نذر تو کردم تا آزاد شده (از مشاغل دنیا و پرستشگر تو) باشد پس از من بیذیر که تو خود شنوای دانلی. و چون فرزندش را بزاد گفت پروردگارا من دختر زادهام و خدا تحمران ان مربح ای باشد بس از من بیذیر که تو خود شنوای نام نُعادم و او و فرزندانش را از شر شیطان مطرود به پناه تو می آوره. خداوند، او (مربم) را به طرز نیکویی پذیرفت، و به طرز شایستهای، (نمال فوجود) او را رویانید (و پرورش داد)، و کفالت او را به برکزیا سپرد. هر زمان زکریا وارد محراب او می شد، غذای محصوصی در آن جا میدید. از او پرسید: ای مربم! «این را از کجا آورده ای؟!» گفت: «این از سوی خداست. خداوند به هر کس بخواهد، بیحساب روزی می دهد». بنظر خانم عمران مربع دود ولی خداوند که میفرماید که مرک در براه جنسیت که میل به زناشویی ندارد، به شهوت مرد در او دیده میشود و نه غریزه انسانی ما مه جنسیت را میشناسیم. مرد، زن و مخت در باره جنسیت یک میل به زناشویی ندارد، نه شهوت مرد در او دیده میشود و نه غریزه انسانی موجود میباشد. ولی جنسیت چهارم هم وجود دارد که اصطلاحاً به او دوجنسه (Dual Sex) گفته میشود و اصطلاح علمی انه مرد است و هم زن یعنی موجودی که بطور طبیعی هر دو اندام انام میاشد؛ مربم هم از همین جمله بود که در آیات ذیل این موضوع تشریح میشود.

خداوند ته در باره عیسی و مادرش میفرماید: وَالَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِیها مِنْ رُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آیَةً لِلْعَالَمِینَ ﴾ الانبیاء: 90 آن (زن را یاد کن) که خود را پاکدامن نگاه داشت و از روح خویش در او دمیدیم و او و پسرش را برای جهانیان آیتی قرار دادیم. درینجا خداوند تا برای مربع ضمیر مونث "فِیها" استفاده میکند و در آیه ذیل برایش ضمیر مذکر «فِیه» استفاده کرده است. خداوند تا میفرماید: وَمَرْیَم النّت عِمْرَانَ الّتِی أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِیهِ مِنْ رُوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِکُلِمَاتِ رَبِّمًا وَکُتْبِهِ وَکَانَتْ مِنَ الْقَانِینَ ﴾ التحریم: 12 و همچنین مربم دختر عمران مثل زده که دامان خود را پاك نگاه داشت، و ما از روح خود در او دمیدیم، او کلمات پروردگار و کتابهایش را تصدیق کرد، و از مربم مطبعان فرمان خدا بود. در آیه قبل "فِیهَا" ضمیر مونث برای مربم استفاده شده است که معنی اش چنین است: ما از روح خود در او (مربم مونث) دمیدیم، ولی درین آیه متصل بعد از ضمیر مونث در «فَرْجَهَا» خداوند تا میفرماید "فَنَفَخْنَا فِیهِ مِنْ رُوحِنَا" یعنی ما از روح خود در او (مربم مینم مذکر) دمیدیم که این یک دلیل واضح بر دوجنسه بودن مربم میباشد. کسانی که به زبان عربی بلدیت دارند و صَرف و نحو میدانند خوب میفهمند که موضوع همین است که ما بیان کردیم. و آگر بطوری دیگر به این مسئله بپردازیم پس کلمه دختر عمران ذکر در آیه مافوق معه ضمیر "فِیها" جنسیت مونث مربم و را و ضمیر "فِیهِ" در آیه فوق جنسیت مذکر مربم و را ثابت میسازد. آیات فوق کاملاً بیانگر آن است که مربم و اقیها" جنسیت مونث مربم و را و ضمیر "فِیهِ" در آیه فوق جنسیت مذکر مربم و را ثابت میسازد. آیات فوق کاملاً بیانگر آن است که مربم و میم و نفر که مربه و کاملاً بیانگر آن است که مربم و که مربه و کند میم و کند و کرد که موضوع همین را و ضمیر "فِیهِ" در آیه فوق جنسیت مذکر مربم و را ثابت میسازد. آیات فوق کاملاً بیانگر آن است که مربم و کند و کند کرد کرد و کند و کند

دارای دوجنسیت نر و ماده (Hermaphrodite) بود که اساس حمل او به یک نوع القای داخلی و غیر طبیعی ارتباط داشت که شخص مریم عنمی دارای دوجنسیت نر و ماده (Hermaphrodite) بود که اساس حمل او به یک نوع القای داخلی و غیر طبیعی ارتباط داشت که شخص مریم عنمی دانست در وجود او چه جریان دارد. خداوند ت در باره گفتگوی مریم عنمی با ملایکه مینم نرسیده و بدکار نبوده ام.

دلیل دیگری که جنسیت دوگانه مریم از به اثبات میرساند از آیه ذیل ثابت است. خداوند میفرماید: یا مَرْیمُ اقْنُی لِرَبِّكِ وَاسْجُدِی وَازْکَعِی مَعَ الرَّاکِعِینَ العمران: 43 ای مریم! (به شکرانه این نعمت) برای پروردگار خود، خضوع کن و سجده بجا آور! و با رکوع کنندگان، رکوع کن. درین آیه استفاده ضمیر مونث در "وَازْکَعِی" به مریم ع، جنسیت مونث او را ثابت میسازد و حکم ادای نماز به مریم در صف مردان جنسیت مذکر او را به اثبات میرساند زیرا که در آن زمان ورود زنان بخاطر ادای نماز به مسجد بیت المقدس توسط حاخام های یهودی ممنوع بود در حالیکه مردم وجداناً به این امر باورمند بودند که مسجد جای شهوت رانی نیست ولی از روی تعصب حتی پا ماندن زنان را بر پلّه های مسجد مذکور ممنوع کرده بودند. روی هم رفته فعلاً اصول این است که زنان هنگام اداری نماز در عقب مردان بایستند که در مسجدالحرام هم زنان صفوف جداگانه ایجاد میکنند.

اشخصاصِ (Hermaphrodite) دارای دوجنسیت مرد و زن میباشند و هر دوجنسیت آنها بعد از بلوغ در آنِ واحد فعال میباشد، در آوان طفّلیت بظاهر زن معلوم میشوند، مهبل و آلت تناسلی شان قسمی است که متصل در بالای چوچوله (Clitoris) آنها آلت تناسلی مرد قرار دارد که ضخامت آن بعد از بلوغ تقریباً به اندازه یک میوه زیتون و بعضی اوقات به بیشتر و بیشتر ازین میرسد، مهبل شان قبل از بلوغ خفیفاً دارای برجستگی میباشد که بعد از بلوغ برجستگی اش آشکار میگردد و تأثیر این برجستگی، پنهان شدن بیضه ها (Testicles) در عقب لبه های مهبل شان میباشد. چونکه در اشخاص مذکور هر دوجنسیت فعال بوده زمانیکه آلت تناسلی مردانه شان تحریک گردد انزال صورت میگیرد که همرا با دفق و شهوت میباشد و نطفه (Sperm) خارج شده شان کاملاً نطفهء مردانه فعال برای القا میباشد. و اگر مهبل شان استعمال گردد باعث برانگیختن شهوت میشود و خود را قابل بارگیری جلوه میدهد زیرا که قبلاً در ناحیه سفلی بطنشان تخمک های زنانه موجود بوده که از اثر قاعده گی فرود میآیند. اکثریت اشخاص فوق الذکر صورت زنانه دارند و نسبت به سایر زنان نسبتاً قویتر و دارای پستان های کوچک ولی برجسته مانند بعضی از زنان میباشد که برای شیردهی اطفال مورد استفاده قرار گرفته میتواند.

نباتات، پرندگان و تمام حیوانات بری و بحری از اثر همین جنسیت چهارم تنوع یافته اند یعنی از تک سلولی های که میکانزم تکثر شان انقسام حجروی بود به کِتله های کثیر الحجروی تنوع کردند که همین ها اجداد تمام جانداران میباشند. عملیه تکثر فردی از طریق خود باروری در موجودات حیه زمینی معجزه آسا میباشد که تنوع شان ادامه دارد و در فصل بعدی به آن پرداخته خواهد شد، ولی تنوع انسانها بعد از تولد عیسی متوقف گردیده است که دلیل آن در فوق در آیه نود و یکم سوره انبیاء موجود میباشد اینکه خداوند و پسرش را برای جهانیان آیتی قرار داد یعنی مثالی را که خداوند قایم کرده است هیچ کس مانند او مثال آورده نمیتواند. خداوند مریم و پسرش عیسی را برای جهانیان مثال، آیه و نشانه قدرت خود قرار داد که اکنون بعد از مریم تا به روز قیامت هیچ کس از انسانهای دوجنسه، گونه جدید انسانی را به دنیا آورده نمیتواند و این فیصله نمایی پروردگار عالم است، البته که افراد دوجنسه انسان های عادی را زایده میتوانند. بلی! عیسی گونه ای جدید انسانی بود که به حکمت خداوند از و نسلی بجا نماند و در فصل بعدی روی این موضوع تفصیلاً پرداخته شده است.

طبق روزنامه مانیلا تایمز، یک شخص دوجنسه فلیپینی بنام حوزی ماریا گارسیا (Jose Maria Garcia) در سن نوزده سالگی در شفاخانه زایمان امِسولا (The Amisola Maternity Hospital) کشور فلپین، دو طفل دوجنسه دیگر را به دنیا آورد. صدها نفر جهت مشاهده این واقعه آمدند و گواه رویداد بودند. دکتران میافزایند که اطفال مذکور از صحت کامل برخوردار هستند. حوزی ماریا گارسیا که پدر و مادر طفل است میگوید که او هرگز با شخص دیگری رابطه جنسی نداشته است. درین باره دکتر آکیرا هاشموتو در دانشگاه توکیو کشور جاپان بیان میدارد اینکه موارد متعددی از خود باروری انسان ها وجود دارد که در ادبیات پزشکی گزارش شده است.

نخستین گزارش از خود باروری در تاریخ به هوانیتا فرانسیس کِلا، یک هنرمند خیابانی اسپانیایی که به عنوان زن ریشوی کاستیل ( woman of Castilla ) شناخته می شد، نسبت داده شده است. گفته می شود که در سال 1483 میلادی فرزند خود را ذریعه خود حاملگی ولادت داد. این تولد توسط قانونِ تفتیش عقاید مسیحیان اسپانیایی بی رحمانه قضاوت گردید و او را با فرزندش سوختاندند.

عملیه تکثر فردی از طریق خود باروری در اکثر حلزون ها و کرم های خاکی (Earthworms) و در بعضی از ماهی ها وغیره که تا حال کشف شده اند دیده شده است که حیوانات مذکور دارای دوجنسیت مونث و مذکر میباشند. در بعضی نباتات عملیه تکثر فردی بطور دوامدار وجود دارد مانند خیار سبز، کدو و ذُرّت وغیره که گونه های جدید در نباتات از نمونه همین ها صرف به خواست خداوند ج بوجود میاید و بدون امر الهی آنان نمیتوانند که یک نوع نبات جدید را خودبخود تولید کنند پس ازین رو خداوند ج در آیه سی و ششم فوق وجود مریم و را به نبات تشبیه میدهد. باید گفت که انسان نه در حال حاضر و نه در آینده از طریق مهندسی ژنتیکی (Genetic Modification) و یا کدام طریقه دیگر قادر به ایجاد یک گونه جدید نباتی و یا حیوانی نخواهد بود که تا الحال در خوراکه جات ذریعه Genetically modified foods (GM foods) نيز قادر به اين كار نشده است و نخواهد شد. خداوند ميفرمايد: لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذُّكُورَ ۞ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَاثًا وَيَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ۞ الشورى: 49 – 50 مالكيّت و فرمانروایی آسمان ها و زمین فقط در سیطره خداست، هر چه را بخواهد می آفریند، به هر کس بخواهد دختر عطا می کند و به هر کس بخواهد پسر می بخشد. یا پسران و دختران را با هم چسبانده به آنان می دهد و هر که را بخواهد نازا می کند؛ یقیناً او دانا و تواناست. از کلمه "یَخْلُقُ مَا يَشَاءُ" كه معنى اش چنين است: خداوندج هر چه را بخواهد مي آفريند، ثابت ميگردد كه اين تنها كار خداج است كه مخلوقات جديد زميني و آسمانی را طبق خواست خود می آفریند و اگر روی سخن طرف ابزار جنگی بیولوژیکی باشد پس انسان از طریق مهندسی ژنتیکی و یا کدام طریقه دیگر قادر به ایجاد گونه های جدید ویروس ها، باکتری ها و قارچ ها وغیره نخواهد بود چونکه نظر به آیه چهل و نهم فوق اینگونه تخلیق ها صرفاً خاصه خداوند حكيم است. و از كلمه "يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَاثًا"كه معنى اش چنين است: پسران و دختران را با هم چسبانده به آنان میدهد، جنسیت چهارم نه تنها در انسانها بلکه در تمام جانداران ثابت میشود. در پاسخ به کسانی که میگویند این امر یک نوع اختلال مادرزادی (Congenital disorder) است باید گفت که مفهوم آیه در روشنی سایر آیات مشابه، تنها مطلب جنسیت چهارم را ارائه میکند. همچنان خداوندج وجود مادر انسان اول آدم و را که خلقتش از خاک ابتداء شده بود همانند مادر عیسی مریم به نبات تشبیه میدهد، خداوندج ميفرمايد: وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ نَبَاتًا ۞ نوح: 17 و خداوند شما را همچون گياهي از زمين رويانيد. مقدم بودن پيدايش حيات نباتي بر پيدايش حيات حيواني، اصلى است كه آيه اقوات بر آن دلالت دارد. خداوندج ميفرمايد: قُلْ أَئِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ في يَوْمَيْن

وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ۞ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ۞ فصلت: 9 – 10 بگو: آیا شما به آن کسی که زمین را در دو روز آفرید کافر هستید؟ و براي او همانندهائي قائل مي شوید؟ او پروردگار جهانیان است. او در زمین کوههائی قرار داد، و برکاتی در آن آفرید، و مواد غذائی مختلف آن را مقدر فرمود، اینها همه در چهار روز بود، درست به اندازه نیاز تقاضا کنندگان. سلولهای بدن انسان نیز از این قبیل سلول های مرکب گیاهی و جانوری می باشد و طبق آیات فوق انسان نیز سابقه گیاهی دارد. قسمیکه در عنوان اول همین فصل در باره مادر آدم گفته شد، مادر آدم همانند مادر عیسی مریم بود که بدن این مادران مانندگیاه پرورش یافتند و مانند گیاهانی خودگرده افشان تولید نسل کردند. گردهافشانی (Self-pollination) فرایندی مهم در چرخه تولیدِ مثل در گیاهان دانه دار است. بطور خلاصه گرده افشانی به انتقال دانه های گرده از پرچم یک گُل که عضو نر گیاه به حساب می آید به روی کلاله مادگی همان گُل یا گُل دیگری از همان گونه گفته می شود. ولی خود گردهافشانی حالتی است که در آن گرده از پرچمهای موجود در گُلهای یک گیاه به کلالههای گُلهای همان گیاه منتقل شود مانند بادام زمینی، آفتابگردان، نخود فرنگی وغیره. و مثال مادران مذکور مانند گیاهانی خودگرده افشان بود که از نطفه خود به امر خداوند عامله شدند و گونه های جدیدی را به دنیا آوردند. آیتی که تمامی استدلال های فوق را به اثبات ميرساند قرار ذيل است. خداوند ميفرمايد: خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ۞ النحل: 4 انسان را از نطفه بي ارزشی خلق کرد و سرانجام او موجودی فصیح و مدافع آشکار از خویشتن گردید. درینجا مراد از انسان، تمامی انسانها معه انسان اول آدم؟ است. دلیلی وجود ندارد که شخص آدم ٔ از این امر مستثنی شده باشد. پس نظر به این آیه تمامی استدلال های فوق مو به مو ثابت میشود. اکنون وجود یک جاندار دیگر مطرح است که به موضوع عملیه تکثر فردی ارتباط دارد و قیاس خوبی برای درک قضیه تنوع جانداران ذریعه والدين دوجنسه (Hermaphrodite) پنداشته ميشود. خداوندج ميفرمايد: وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْل أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الجُبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَر وَهِمَّا يَعْرِشُونَ 🤄 ثُمَّ كُلِي مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلًا يَغْرُجُ مِنْ بُطُوغِيَا شَرَابٌ مُحْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاس إِنَّ في ذَلِكَ لآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكُّرُونَ ۞ النحل: 68–69 پروردگار تو به زنبور عسل وحي (الهام غريزي) كرد كه از كوهها و درختان و داربستهائي كه مردم ميسازند خانه هائی برگزین!. سپس از تمام ثمرات تناول کن، و راههائی را که پروردگارت براي تو تعیین کرده به راحتی بپیما، از درون شکم آنها نوشیدیی خاصی خارج می شود، به رنگهای مختلف، که در آن شفای مردم است در این امر نشانه روشنی است برای جمعیتی که اهل فکرند!. تحقیقات ساینسی نشان میدهد که بعضی از زنبور های عسل دارای چهار پدر و مادر اند و بعضی دیگری شان اصلاً هم مادر ندارند و علتش تا هنوز معلوم نیست ازین رو آنها را (Gynandromorphs) مینامند و بعید از عقل نخواهد بود که این جاندار مجهول الجنس را جنسیت پنجم در جانداران بدانيم. الهام خداوندج به زنبور عسل همان اهداءِ عقل و شعور به اوست که توسط عملیه تکثر فردی ذریعه والدین دوجنسه (Hermaphrodite) به او داده شده است چراکه در آیه فوق وحی به معنای الهام فطری است مانند الهام پلیدکاری و پرهیزگاری به نفس انسان. دلیل اهداءِ عقل که توسط عملیه تکثر فردی به جانداران صورت میگیرد که در فصل بعدی واضح خواهد شد، هم از آیه شصت و هشتم فوق قیاس میشود. خواص بالاتر یا متفاوت از انسان در بعضی حیوانات همان چیزی است که صرف خداوندج به آنان عطا فرموده است و به انسانها داده نشده است مانند درک زلزله توسط سگان، دیدن شکار در اعماق دریا توسط عقابان، پیش بینی زمان بارش توسط مورچه گان وغيره. باید دانست که خداوند<sup>ع</sup> قادر است تا جنسیت های بی شمار بیآفریند و ما صرفاً مطابق به معلوماتی خویش آگاهی داریم، بلی! جنسیت ششم نیز در جانداران وجود دارد و خیلی جالب میباشد و آن عبارت از تغییر جنسیت حیوانات توسط خودشان است. بلی! تغییر جنسیت در بسیاری از گونههای حیوانی به عنوان یک نوع از روشهای تکثیر (اعمال تناسلی) شناخته شده است. مانند دلقکماهیها، زمرد ماهیان، مارماهیان رنگین و سایر گونه های ماهیکه به تغییر جنسیت و در ضمن به عملکردهای تولید مثل شناخته شده اند.

اکنون مطلب مهم اینکه واژه (Hermaphrodite) با واژه (Hermaphrodite) به مُغالطه گرفته نشود. در مطلب مهم اینکه واژه (Hermaphrodite) به مُغالطه گرفته نشود. در مطلب مهم اینکه واژه (Hermaphrodite) به مُغالطه گرفته نشود. در مطلب مهم اینکل رسمی معرفی کرده سایت ماریا تریداس (Maria Tridas) نام دارد و از ایالت فلوردا امریکا (St. Petersburg, Florida) میباشد. سایت ماریا تریداس غکس پانزده نفری را بنمایش گذاشته که تمامی افراد در آن دوجنسیت دارند. ولی تمامی اینها بشمول ماریا تریداس (Wikipedia) عکس پانزده نفری را بنمایش گذاشته که تمامی اینان (Hermaphrodite) نیستند که دارای تخمدان و رحم باشند. حالتی که مریم در آن قرار داشت (Hermaphrodite) نامیده میشود و اینگونه شخص تا حال در رسانه ها ظاهر نشده است إلّا دو فردیکه در فرقی ذکر شد.

حیواناتی برّی مخصوصاً حیواناتی بحری دارای انواع و اقسام گوناگون هستند که شمارش آنها تا هنوز تکمیل نگردیده بدلیل اینکه گونه های جدید حیوانات در حال تنوع هستند. خداوند میفرماید: وَفِی خَلْقِکُمْ وَمَا یَبُثُ مِنْ دَابَّةٍ آیَاتٌ لِقَوْمٍ یُوقِنُونَ ۞ الجاثیه: 4 و در آفرینش خودتان و حیوانات در حال تنوع هستند. خداوند می گرداند برای مردمی که یقین دارند نشانه هایی است. این آیه تکثیر انواع حیوانات را توسط عملیه تکثر فردی ذریعه والدین دوجنسه (Hermaphtodit) نشاندهی میکند.

## انواع ارواح

به ترتیبی که موضوع خلقت انسان در فصل قبل ذکر شد مکرراً باید گفت که مبداءِ بعید آفرینش عیسی<sup>ع</sup> و آدم<sup>ع</sup> هر دو سلسلتاً از خاک بوده است زیرا که در موضوع مادر باهم اشتراک داشتند. در اینجا موضوع دمیدن روح انسانی در آدم<sup>ع</sup> و وزیدن روځ القدس در عیسی<sup>ع</sup> زیر بحث است. درین فصل نه تنها در باره ارواح ایشان صبحت خواهد شد بلکه در باره ارواح دیگر و حقیقت جنیان (شیاطین و فرشتگان) نیز خواهیم دانست.

زمان بندى نفخ روح در آدم و عيسى ع: در آخر آيه پنجاه نهم سوره العمران كه در آغازِ فصل قبلي بيان گرديد، كلمه "كُنْ فَيَكُونُ" بمعنى نفخ روح آمده است يعني آدم ً و عيسي ً هر دويشان لحظه اي كه در رحم مادران خود قرار گرفتند خداوند ّ در آدم ً روح انساني را دمید و در عیسی عکه قبلاً روح انسانی داشت روح القدس را وزید. گرچه این مطلب از لا به لای بحث های که در مورد مراحل تخلیق و تسویه انسان در فصل قبل صورت گرفت هویداست ولی باز هم نکاتی چند را بطور ضمیمه ارائه میداریم. دمیدن روح در آدم در هنگام جوانی او صورت نگرفته است طوریکه بعضی ها میگویند، بلکه در حین القای مواد در رحم مادر وی انجام گرفته است یعنی روح در آدم عدر روز اول حاملگی مادرش در او دمیده شده است و این روح انسانی به نسل آدم<sup>ع</sup> باالقوه انتقال کرده است یعنی آب مَنی مرد که حامل جوهر روح پدر است در تخمک زن جهت پرورش انتقال میآبد و الی تولدش به یک شخصیت جداگانه تبدیل میشود. فلسفه دمیدنِ روح در حیوانات نیز به همین طور است که در فصل های بعدی واضحتر بیان خواهد شد. طفل انسان از روز اول حاملگی انسان است و روح دارد، روح القدس که خاصه عیسی<sup>ع</sup> بود نیز در روز اول حاملگی مریم<sup>ع</sup> باکره در او دمیده شده بود چراکه همین امر باعث شد تا شیطان عیسی<sup>ع</sup> را در رحم مادر لمس نكند قسميكه تمام انسانها را لمس ميكند. درين مورد از ابوهريره از ابوهريره أض روايت است كه پيامبر ص فرمود: كُلُّ بَني آدَمَ يَطعُنُ الشَّيطَانَ فِي جَنبَيهِ بِإصبَعِهِ حِينَ يُولَدُ، غَيرَ عِيسَى ابنِ مَريَمَ، ذَهَبَ يَطعُنُ فَطُعِنَ فِي الحِجَابِ ۞ بخارى: 3286 هر بني آدم كه زاده مي شود، شيطان با انگشت خود به دو کھلوی وی می زند، غیر عیسی پسر مریم؟، شیطان چون خواست (بر کھلوهای وی بزند، نتوانست) و بر پردهٔ مَشیمه (که جنین در آن است Placenta) زد. اراده و خواست خداوندج بر هر چیزی که باشد همان میشود، چه خواست دراز مدت مانند تخلیق کائنات و چه خواست کوتاه مدت در آن واحد مانند صدور معجزات از پیامبران<sup>ع</sup>. بایدگفت که نفخ روح انسانی در آدم<sup>ع</sup> و وزیدن روح القدس در عیسی<sup>ع</sup> نیز در آن واحد صورت گرفته است. همین مطلب را خداوندج واضح میسازد که عیسی عیسی خداوندج نبود بلکه توسط امر خداوندج مانند سایر انسانها خلق شده بود: مَاكَانَ لِلَّهِ أَنْ يَتَّخِذَ مِنْ وَلَدٍ سُبْحَانَهُ إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ۞ مريم: 35 خدا را نسزدكه هيچ فرزندي (براي خود) برگیرد؛ او منزّه است؛ چون پدید آمدن چیزی را اراده کند، فقط به آن می گوید: باش، پس بی درنگ موجود می شود. روح حین القای مَنی مرد، در تخمک زن پرورش میآبد یعنی ساعتی که نطفه (Sperm) مرد در تخمک (Ovum) زن القاء میشود، از آن ساعت این علقه انسان پنداشته میشود و دارای روح میباشد چرا که نطفه مذکور از یک شخص ذیروح در تخمک شخص ذیروح دیگری انتقال

روح حین القای مَنی مرد، در تخمک زن پرورش میآبد یعنی ساعتی که نطفه (Sperm) مرد در تخمک (Ovum) زن القاء میشود، از آن ساعت این علقه انسان پنداشته میشود و دارای روح میباشد چرا که نطفه مذکور از یک شخص ذیروح در تخمک شخص ذیروح دیگری انتقال میکند یعنی نطفه هذا حاملِ جوهر روح است که روح باالقوه در او موجود میباشد و بعد از طی مراحل در داخل تخمکِ ذیروح زن به یک شخصیت جداگانه مبدل میگردد. از زمان بسته شدن علقه در رحم زن مرحله پرورش جسم و روح انسان آغاز میشود. ولی استدلال های

گوناگونی درین مورد وارد شده است که نفخ روح را در بدن طفل در ماهِ چهارم حاملگی توجه میکنند، که همه اینها نادرست است و عنوان ذیل را در باره رد این نظریه اختصاص داده ایم. مرحوم علامه مجلسی در شرح روایتی در باره زمان بندی نفخ روح در انسان می نویسد: النطفة تبقی فی الرحم أربعین یوما ثم تصیر علقة أربعین یوما ثم تصیر مضغة أربعین یوما ثم تتصور فی أربعین یوما و تلجها الروح فی عشرین یوما که مجلسی، محمد باقر، بحار الأنوار، چاپ بیروت، ج40، ص 233 نطفه در رحم چهل روز باقی می ماند سپس در مدت چهل روز تبدیل به علقه می شود، سپس در مدت چهل روز دیگر تبدیل به مضغه می شود و در مدت بیست روز روح در او دمیده می شود. حرف ایشان محترم است ولی باشد.

ماده زنده موجود در منی مرد که در تخمک زن القا میشود باعث پدید آمدن حیات بعدی میشود و حیات از روز اول حاملگی بوجود میاید و روح انسانی بارها در هر طفل دمیده نمیشود بلکه تنها در وجود آدم عدی دمیده شد و به ما انتقال کرده است. از این همه دلایل که ارائه شد نظریه بخسم و حلول ارواح (Incarnation) نیز رد میگردد. موضوع هذا بر یک حکم فقهی چنین دلالت میکند که سقط عمدی جنین حتی در روز اول حاملگی که توسط وسایل پیشرفته تشخیص شده باشد قتل نفس پنداشته میشود. سوالی که اول مرغ پیدا شد یا تخم، در نظریه تنوع و سازگاری حل میگردد و دیگر اینکه جوهر روح والدینِ چوچه مرغی که به دنیا خواهد آمد در داخل تخم باالقوه موجود است که در اثر حرارت رشد میکند و آن چوچه مرغ باالفعل به دنیا میآید. یعنی تخم مرغ خروسی (القا شده) را که ما میخوریم دارای جوهر ارواح مرغ مونث و مرغ مذکر (یعنی خروس و ماکیان) میباشد.

ترمذی حدیثی را در باره نفخ روح در بدن آدم و و ننده شدن وی توسط عطسه زدن از ابو هم پروش نقل میکند که که رسول الله می فرود: لَتَا عَلَقَ اللهُ آدَمَ وَنَقَحْ فِيهِ الرُّوحَ عَطَنَ ، فَقَالَ: الْحُمَّدُ بِهِ، فَحَمِدَ الله بإِذْبِهِ، فَقَالَ لَهُ رَبُّهُ: يَرْحَمُكُ اللهُ يَا آدَمُ اللهُ لَهُ وَيَدَاهُ بَيْكُمْ، فَقَالَ: الْحَمَّرُ مُ مَيْنَ رَبِّي، وَكِلَّتَا يَدَى رَبِّي، فَقَالَ اللهُ لَهُ وَيَدَاهُ مَمْنُوصَتَانِ: الحَمَّرُ أَيْهُمَا شِفْتَ، قالُ: الحَمَّرُ مُ بَيْنَ رَبِّي، وَكِلَّتَا يَدَى رَبِّي، مَيْلِهُمْ، فَقَالَ: اللهُ لَهُ وَيَدَاهُ مَمْنُوصَتَانِ: الحَمَّرُ أَيْهُمَا شِفْتَ، قالُ: الحَمَّرُ مُ بَيْنَ عَيْنِيّه، وَلِمَاتًا يَدَى رَبِّي مَيْلٌ مُبَارَكُمْ، ثُمَّ بَسَطَهَا، فَإِذَا فَيْهِ آدَمُ وَرُبَّتُهُمْ، فَقَالَ: أَيْ رَبِّي، مَا هَوْلُوهُمْ أَوْ مِنْ أَصْوَقُهُمْ أَوْ مِنْ أَصْوَقُهُمْ أَوْ مِنْ أَصْوَقُهُمْ، قالَ: يَا رَبِ رِدْهُ فِي عُمْرِه، قالَ: ذَاكَ الَّذِي كَتَبْثُ لَهُ، قالَ: يَا رَبِّ رَدُهُ فِي عُمْرِه، قالَ: ذَاكَ اللهِ يَكْبَتُ لَهُ، قالَ: فَلَى اللهُ لَمْ وَمِنْ مَنْ مَعْدُولُو مُوسِقِينَ سَنَةً، قالَ: قالَ اللهُ لَمُ مُعْدُولِهِ مُعْمَلُ اللهُ لَمْ مُعْدُولِهِ مُعْمَلُ اللهُ لَمُعْمَلُ اللهُ لَمْ مُعْدَا اللهُ اللهُ لَمْ مُعْدُولِهِ مُعْمَلُ اللهُ لَمْ مُؤْلِعِهُ مُعْلَى اللهُ اللهُ

برای او نوشتم. او گفت: بروردگارا در عمر او اضافه کن، فرمود: هین قدر برای او نوشته کرده ام، گفت پروردگارا زیرا من او را شصت سال از عمر خود میدهم. گفت: تو و این چنین سخاوت، فرمود: در بحشت ساکن شو همانطور که خدا می خواهد، سپس از آن پایین رفت و آدم عمر خود را شمار میکرد، گفت: فرشته مرگ نزد او آمد. و آدم به او گفت، زود آمدی که برای من هزار سال نوشته شده است، گفت چرا نه، اما پسر خود داود را شصت سال دادی، و او منکر شد و فراموش کرد و فرزندان او نیز فراموش میکردند، گفت: سر از امروز امر به مکتوب و شاهد شد. این حدیث خلاف آیه پنجاه نحم سوره العمران است که در فصل قبلی بیان گردید و گفته شد که آدم به در رحم مادر و هنگام تولد انسان بوده است نه اینکه طبق این حدیث بعداً انسان شده باشد. بخاری و مسلم هر دو، حدیث فوق را اصلاح نموده و سخنان نامفهومی که در آن درج است را حذف نموده اند. از ابو هربره روایت است که پیامبرص فرمود: خلق الله آدم علی شورتی طوّلهٔ سِتُون فِرَاعاً فَلَمّاً فَلَا خَلَقهُ قَالَ: السّامُ عَلَی مُورِد و آدم فَلَا السّامُ عَلَیْکُمْ فَقالُوا: السّامُ عَلَیْکُمْ اللهِ رحود آفرید و درازی قامت وی شصت دست است. و آنگاه که بیافرید گفت: برو و بر این گروه از فرشتگان که نشسته اند علام عَلیکُمْ. فرشتگان گفتند: السّلامُ عَلَیْکُمْ اللهِ (رحمت خدا بر تو) به پاسخ وی افزودند: رَحْمَهُ اللهِ (رحمت خدا). پس هر که به به بشت می در آید به صورت آدم است و پس از آن است که قامت اولاد آدم تاکنون پیوسته کاسته شده است. یعنی زمانیکه آدمٔ تولد شد. و حوان شد که قامت وی به 27.4 متر رسید اینجاست که آکنون خداوندت با او سخن گفت. ابعاد دیگری این حدیث در فضل ششم ذکر خواهد شد.

در آخر حدیث ترمذی مذکوره بالا، در باره آدم که از عمر خود شصت سال را به داود میبخشد و نیز عالم بودن آدم به زمان وفات خویش با آیه ذیل منافات دارد. خداوند میفرماید. إِنَّ الله عِنْدَهُ عِنْمُ السَّاعَةِ وَیُنَزِّلُ الْغَیْثَ وَیَعْلَمُ مَا فِی الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِی نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِی نَفْسٌ بِأَیِّ أَرْضِ تَمُوتُ إِنَّ الله عَلِیمٌ خَبِیرٌ وَ لقمان: 34 در حقیقت خداست که علم (به) قیامت نزد اوست و باران را فرو می فرستد و آنچه را که در رحمهاست می داند و کسی نمی داند فردا چه به دست می آورد و کسی نمی داند در کدامین سرزمین می میرد در حقیقت خداست (که) دانای آگاه است. یعنی هیچ کس حتی پیامبران امور آینده را در باره مرگ و زندگی نمیدانند پس یک جز حدیث مافوق که در مورد علم آدم به طول عمرش میباشد جعل شده است.

رفر نظریه دمیدن روح در طفل در ماهِ چهارم حاملگی: مرحوم علامه مجلسی در شرح روایتی در باره زمان بندی نفخ روح در انسان می نویسد: النطفة تبقی فی الرحم أربعین یوما ثم تصیر علقة أربعین یوما ثم تصیر مضغة أربعین یوما ثم تصور فی أربعین یوما و تلجها الروح فی عشرین یوما فی الرحم أربعین یوما ثم تصیر علقة أربعین یوما ثم تصیر مضغة أربعین یوما ثم تتصور فی أربعین یوما و تلجها الروح فی عشرین یوما فی عشرین یوما ثم محمد باقر، بحار الأنوار، چاپ بیروت، ج40، ص 233 نطفه در رحم چهل روز باقی می ماند سپس در مدت چهل روز تبدیل به علقه می شود و در مدت بیست روز روح در او دمیده می شود حرف ایشان محترم است ولی با گفته های فوق و ذیل منافات فاحش دارد و قابل قبول ما نمی باشد. خداوند درین باره میفرماید: وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْمُضْغَةَ مُضْغَةً فَحَلَقْنَا الْمُضْغَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا الْإنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِینٍ ۞ ثُمُّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِی قَرَارٍ مَّکِینٍ ۞ ثُمُّ خَلَقْنَا النُطْفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَحَلَقْنَا الْمُضْغَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا

الْعِظَامَ خَماً ثُمُّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَرَ فَتَبَارِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِينَ ۞ ثُمُّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيِّتُونَ ۞ المومنون: 12- 15 ما انسان را از عُصارهاي از گِل آفریدهایم. سپس او را به صورت نطفهای درآورده و در قرارگاه استوار (رحم مادر) جای می دهیم. سپس نطفه را به صورت لخته خوبی، و این لخته خون را به شکل قطعه گوشت جویدهاي، و این تکّه گوشت جویده را بسان استخوانهاي ضعیفي درمي آوريم، و بعد بر استخوانها گوشت مي پوشانيم، و از آن پس او را آفرينش تازهاي بخشيده (با تولدش) پديد آورديم. پس بزرگ است خدايي که بحترين آفرينندگان است. بعد از آن (که مدّت روزگاري بر اين کره خاکي زندگي کرديد) شما خواهيد مرد. بعد از مراحل تخليق دراز مدتِ انسان که از گل آغاز شده بود، خداوندخ مراحل تخلیق کوتاه مدت او را که عبارت از تخلیق وی در رحم مادر است بتفصیل بیان میکند و بالای خود افتخار میکند که چنین مخلوقی مانند انسان را آفریده است یعنی انسان یک مخلوق خیلی عالی است که به آن کونِ جامع گفته میشود. کونِ جامع می تواند همه کمالات نبات، حیوان و ملک را در خود جمع کند. در باره تنوع حیوانات که در صفحات قبل گفته شد و درین آیه مراد از "خَلْقاً آخَرَ" همان خلق جدید است که عبارت از تنوع انسان اول مي باشد و براي ساير انسانها مراد از "خَلْقاً آخَرَ" طفل تازه به دنيا آمده ميباشد. در آيه اخير فوق كلمه "لَمَيِّتُونَ" عطف بر "خَلْقاً آخَرَ" است یعنی به تولد طفلی دلالت میکند که بعداً چه زود چه دیر خواهد مُرد، نه اینکه نفخ روح قبل از تولدش یعنی در ماه چهارم حاملگي صورت ميگيرد. و دليل ديگرش اينكه خداوند ميفرمايد: هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ ثُمُّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَقَّ مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلًا مُسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞ غافر: 67 اوست خدايي كه شما را از خاک (ناچیز) بیافرید و سپس از قطره آب نطفه و آن گاه از خون بسته علقه، پس شما را (از رحم مادر) طفلی بیرون آورد تا آنکه به سنّ رشد و کمال برسید و باز پیری سالخورده شوید و برخی از شما پیش از سنّ پیری وفات کنند و تا همه به اجلی معین برسید و (این چنین كرديم تا) مگر (قدرت خدا را) تعقّل كنيد. درين آيه بجاي صفتِ "خَلْقاً آخَرَ" اسم "طِفْلًا" يعني كودك آمده است كه مصداق بر آنچه گفتيم مىياشد.

در جای دیگر خداوند؟ مراحل تخلیق بشر را به نحوی دیگری تفصیل میدهد که دلایل فوق خود بخود به اثبات میرسند. خداوند؟ میفرماید: یَا اَیُهَا النّاسُ اِن کُتُمُ فِی رَیْبٍ مِّن الْبَعْثِ فَاِنَا حَلَقْنَاکُم مِن تُوَابٍ مُمَّ مِن تُطْفَةٍ مُّ مِنْعَلَقَةٍ مُّ مِن مُطْفَةٍ مُّ مِن مُشْعَقَةٍ مُّ مِن مُثَنِّ وَغَیْر مُخَلَقَةٍ لِنَدِینِ لَکُمْ وَنَقِرُ فِی الْاَرْحَام مَن یَمَوَق وَمِنکُم مَن یُمَوَق وَمِنکُم مَن یُرَدُ اِلَی آجُلِ مُسَمَّی مُ مُّ مُخْرِجُکُمْ طِفْلاً مُمَّ لِتَبْلُغُوا آشُدُکُمْ وَمِنکُم مَن یُمَوَق وَمِنکُم مَن یُرَدُ اِلَی آجُلِ مُسَمَّی مُ مُّ مُخْرِجُکُمْ طِفْلاً مُو اللّم الله و مُنكل یافته و شکل نیافته آفریده ایم تا (حقیقت شبهه دارید، بدانید که ما شما را از خاك، سپس از نطفه، سپس از خون بسته، سپس گوشت پاره شکل یافته و شکل نیافته آفریده ایم تا (مایی معین در رحمها قرار می دهیم، سپس شما را که کودکی شده اید (از شکم مادر) بیرون می آوریم که به کمال بلوغتان برسید، و بعضی از شما جانشان گرفته می شود، و بعضی به حد اعلای فرتوتی بازبرده شود، چندانکه پس از دانستن (بسیاری چیزها) چیزی نداند، و زمین را پؤمرده بینی، آنگاه چون بر آن آب (باران) فرو فرستیم، جنبش یابد و رشد کند، و چه بسیار از گونههای خرم شکم مادر تکمیل گردد و وقتی آن فرا می رسد که این طفل برای رُشد هر چه بیشتر از رحم مارد بیرون بیاید، خداوند او را متولد میسازد و او شکم مادر تکمیل گردد و وقتی آن فرا می رسد که این طفل برای رُشد هر چه بیشتر از رحم مارد بیرون بیاید، خداوند او را متولد میسازد و او را طرز جدید به دنیا میآورد، یعنی طفل تا و باید این به مُغالطه با گونه جدید انسانی گرفته نشود.

هر روز، روز الست یا عالم ذَر است: طوریکه تفهیم گردید روح انسانی از آدم<sup>ع</sup> به نسل اش انتقال یافته است که اکنون درین باره موضوع حل ناشده يوم الست مطرح ميشود و ما آنرا در ذيل باكوشش فراوان حل خواهم نمود. خداوند ميفرمايد: وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَني آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ ۞ الاعراف: 172 و آن گاه که پروردگار تو از بنی آدم، از صلبشان اولادشان را برگرفت (آنها را در دنیا از صلب یکدیگر به تدریج در طول تاریخ بیرون آورد) و آنها را (به وسیله درک عُقولشان و ابلاغ پیامبران) بر خودشان گواه گرفت که آیا من پروردگار شما نیستم؟ گفتند آري، گواهي مي دهيم (چرا چنين کرد؟) براي اينکه در روز رستاخيز نگوئيد ما از اين غافل بوديم (و از پيمان فطري توحيد و خداشناسي بيخبر). علامه محمد باقر مجلسي در مسئله روز الست به عجز خود اعتراف نموده مينويسد "عقل انسانهاي زيادي از حل اين مسأله درمانده است" و "بمتر آن است كه انديشيدن در مورد چنین مسائلی را رها کنیم، چرا که چندان پیچیده است که عقلهای ما از دریافت کنه آن ناتوان است" مجلسی، مرآة العقول، ج7، ص37- 38. و مجلسي، بحارالانوار، ج5، ص261. ولي بايد درين مسئله تدبر صورت بگيرد. طوريكه معناي آيه در ترجمه آن واضح گرديده است که خداوند عقیده موجودیت خالق را در هوش طبیعی (فطرت) انسان وارد کرده است و انسان فطرتاً خدا و را میشناسد و هیچ انسانی در جهان نیست که از وجود خداوند<sup>ج</sup> منکر باشد ولی فرق همین قدر است که کفار، طبیعت را خدا میگویند و مومنین خدای طبیعت را خدا ميگويند. خداوندج ميفرمايد: وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالْهُمْ بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ ۞ الرعد: 15 تمام كساني كه در آسمانها و زمین هستند از روی اطاعت یا اکراه و همچنین سایه هایشان، هر صبح و عصر برای خدا سجده می کنند. یعنی عقیده موجودیت خالق در فطرت مخلوقات تکویناً نمفته است که حتی منکرین را نیز جبراً به قبولیت ذات پروردگار شان علماً وا میدارد. این شهادت بخاطری است که خداوند ج بالای بشریت اتمام حجت کرده باشد تا در روز آخرت برای آنها عذری باقی نماند. خداوند ج میفرماید: أَوْ تَقُولُوا إِنَّمَأَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِنْ بَعْدِهِمْ أَفَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونَ ۞ الاعراف: 173 يا نگوييد: پدرانمان پيش از ما مشرك بودند، و ما فرزنداني پس از آنان بوديم (و راهي جز تقليد از آنان نداشتيم) آيا ما را به خاطر آنچه باطل گرايان انجام دادند، هلاک مي کني؟.

علی رغم این حرفهای وجود دارد که مطلب مذکور را عام فهم میسازد. اولاً در آیه صد و هفتاد و دوم فوق، ذُریّه اولاد آدم گفته شده است یعنی جثه فزیکی شان، نه ارواح ذُریّه آدم که بعضی مفسرین گفته اند چرا که روح از عالم امر است و آنرا مرگ نیست، اخراج و انتقال روح مرگ او محسوب نمی شود. و ثانیاً در کلمه "ظُهُورِهم" ضمیر جمع مذکر استفاده شده است که صرفاً شخص آدم و را نه بلکه تمامی ذُریّه آدم و را از اول تا آخر معه شخص آدم دربر میگیرد. و ثالثاً انسان چه کافر باشد چه مسلمان، بر این قائل است که خودش به میل و اراده خود به دنیا نیامده است، عقلش شهادت میدهد که او را کسی آفریده است و اینطور خداوند و را قادر ساخت تا خودش بر وجود خود گواه باشد که پروردگارش او را خلق کرده است و این گونه شهادت ها در انسان ها غالباً بعد از بلوغ شان قابل مشاهده میباشد. قسمیکه یک اصطلاح بین مسلمانان بنام روز الست یا عالم ذَر رایج است که گفته میشود خداوند در آن روز یعنی پیش از آفرینش کنونی انسان، جمیعاً ارواح اولاد آدم را حیات بخشید و از تمام آنها یکدم بر ربوبیت خود اقرار گرفت، و دیگر اینکه عالم ذَر مکانی است که ملیارد ها ذرات وجود انسان، پراکنده در آسمان و زمین، پروردگار خود را تصدیق نموده اند، هر دوی نظریات درست نیست طوریکه در فوق بیان گردید روز الست تا به آخر دنیا هر روز ادامه دارد، اگر بجای روز الست از واژه عهد الست استفاده کنیم بهتر است یعنی هر شخص بر وجود خود موجودیت پروردگار خود را قواهی

میدهد. نظریاتی که درین مورد ارائه شده اند در فهم و تأویل این مسئله مغالطه وارد کرده اند، فهم درست آن اینطور است که خارج شدن ذُریه آدم، از ظهر ایشان شروع و به مرور زمان تا الحال نسل در نسل جریان دارد که در آیه صد و هفتاد و دوم فوق ظرف زمانی "إِذْ" که بحیث استمرار ماضی استفاده شده است همین مطلب را واضح میسازد. مانند حدیثی که از ابی بن کعب در تفسیر آیه صد و هفتاد و دوم فوق روایت شده است كه كفت: «جَمَعَهُمْ ثُمُّ جَعَلَهُمْ أَرْوَاحًا فَاسْتَنْطَقَهُمْ فَتَكَلَّمُوا وَأَخَذَ عَلَيْهِمُ الْعَهْدَ وَالْمِيثَاقَ: وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ الأعراف: 172 قَالَ: فَإِنِّي أُشْهِدُ عَلَيْكُمْ السَّمَوَاتِ السَّبْعَ، وَالأَرَضِينَ السَّبْعَ، وَأُشْهِدُ عَلَيْكُمْ أَبَاكُمْ آدَمَ، أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَمْ نَعْلَمْ هِمَذَا، اعْلَمُوا أَنَّهُ لا إِلَهَ غَيْرِي وَلا رَبِّ غَيْرِي، فَلا تُشْرِكُوا بِي شَيْئًا، فَإِنِّي سَأُرْسِلُ إِلَيْكُمْ رُسُلا يُذَكِّرُونَكُمْ عَهْدِي وَمِيثَاقِي، وَأُنْزِلُ عَلَيْكُمْ كِتَابِي، قَالُوا: نَشْهَدُ إِنَّكَ رَبُّنَا وَإِهْنَا لا رَبَّ لَنَا غَيْرُكَ وَلا إِلَهَ لَنَا غَيْرُكَ، فَأَقَرُّوا يَوْمَئِذٍ بِالطَّاعَةِ، وَرُفِعَ عَلَيْهِمْ أَبَاهُمْ آدَمُ عَلَيْهِ الصَّلاةُ وَالسَّلامُ، فَنَظَرَ إِلَيْهِمْ» مسند الامام أحمد، جلد 5، صفحه 135 و تفسير بن أبي حاتم الرازي نيز آنرا روايت كرده است. آنما را جمع كرد و روح شان را خلق نمود سپس آنما را گویا ساخت و از آنما عهد و میثاق گرفت و ایشان را بر خودشان گواه قرار داد که آیا من پروردگار شما نیستم؟ گفتند آري، گواهي مي دهيم براي اينكه در روز رستاخيز نگوئيد ما از اين غافل بوديم. الآيه. او گفت: من هفت آسمان و هفت زمين را بر شما گواه قرار میدهم و پدر شما آدم نیز بر شما گواه است، تا در روز قیامت نگوئید که از این خبر نبودیم، بدانید که هیچ معبودی و هیچ پروردگاری غیر از من وجود ندارد پس با من چیزی را شریک نسازید و من رسولانی را برای شما خواهم فرستاد که عهد و پیمان مرا برای شما یادآور شوند و کتاب خود را خواهم فرستاد. گفتند: شهادت میدهیم که تو پروردگار و معبود ما هستی، هیچ معبودی و هیچ پروردگاری جز تو نیست. شاهد قرار دادن آسمان ها و زمین بر انسانهای موجود و آنانیکه در آینده به دنیا خواهند آمد استمرار ماضی را ثابت میسازد زیرا آسمان و زمین تا آخرین نسل بشر موجود خواهند بود. و دیگر اینکه شاهد قرار دادن آدم<sup>ع</sup> بر نفس خودش بی معناست چراکه در آیه صد و هفتاد و دوم فوق، ذُریّه اولاد آدمع "مِنْ بَني آدَمَ مِنْ ظُهُورهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ" گفته شده است، نه شخص آدمع که قبلاً خداج را میشناخت بلکه فرزندانش هر یک بالای خود شان شاهد قرار گرفتند، اینکه آدم ٔ بالای تمام نسل خود شاهد قرار گرفته باشد و نسلش بالای او، کاملاً اشتباه و خلاف قرآن است اگر اینطور ميبود پس طبق تشريحات فوق حديث هذا باطل قرار ميگرفت.

دلیلی دیگری که درین مورد بعضی علماء ارائه میکنند به سند گرفتن آیه ذیل میباشد که مفهوم آیه را به روز الست ارتباط میدهند، ولی ما در ترجمه آیه ذیل با اضافه کردن قوس ناخنک موضوع را تشریح کرده ایم. خداوند میفرماید: إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَی السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالجِّبَالِ فَابَیْنَ أَنْ یَحْمِلْنَهَا وَاشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ کَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ الاحزاب: 72 یقیناً ما امانت را (که تکالیف شرعیه سعادت بخش است) بر آسمان ها و زمین و کوه ها عرضه کردیم و آنها از به عهده گرفتنش (به سبب اینکه استعدادش را نداشتند) امتناع ورزیدند و از آن ترسیدند، و انسان آن را پذیرفت بی تردید او (به علت ادا نکردن امانت) بسیار ستمکار، و (نسبت به سرانجام خیانت در امانت) بسیار نادان است. ارتباط دادن این آیه تنها به انسان اول علی خلاف منطق است چرا که واژه انسان مطلقاً درینجا ذکر شده است و حکم عمومی دارد یعنی تمام انسانها در هر زمان فطرتاً امانت را در بدل پاداش اختتام ناپذیر (جنت) می پذیرند و خود را مکلف میگردانند که همینطور اینکار جریان دارد، تمام انسانها به خالق ایمان دارند و خواستار زندگی ابدی هستند. حتی حیوانات زندگی ابدی میخواهند که ترسیدن شان از مرگ همین امر را واضح میسازد.

بعضی از علماء از دو بار مُردن انسان ها مرگ اولی شان را به روز الست نسبت میدهند و دلیل روز مخصوص الست را از آیه ذیل اقتباس میکنند. خداوند میفرماید: قَالُوا رَبَّنَا اَمْتَیْنِ وَاَحْیَیْتَنَا الْنَتَیْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَی خُرُوجٍ مِنْ سَبِیلٍ فَ غافر: 11 می گویند: پروردگارا! دوبار ما را میراندی و دوبار زنده کردی، اکنون به گناهانمان معترفیم، پس آیا راهی برای بیرون آمدن (از دوزخ) هست؟ درین آیه منظور از مرگ نخست خاک است که مثال مرده را دارد یعنی مرگ قبل از وجود جانداران چرا که انسان قبلاً خاكِ مرده بود و مرگ دوم او همین مرگی است که ما فعلاً مشاهده میکنیم. بنابرین زندگی اول او زندگی این دنیا است و حیات دوم او در روز رستاخیز میباشد. خداوند نیز خاک را هیچ یعنی مرده گفته است. خداوند میفرماید: اَوَلا یَدُکُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلاَ یَكُ شَیْئًا فَ مریم: 67 آیا انسان به یاد نمی آورد (و توجه ندارد) که ما او را پیش از این در حالی که چیزی نبود، آفریدیم. درین باره مثال واضحتری دیگر نیز وجود دارد. خداوند میفرماید: وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْیًا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْقِاً لَیَقُولُنَّ اللهٔ قُلِ الْحُمْدُ لِلّهِ بَلْ أَکْتُرُهُمْ لَا یَعْقِلُونَ فَ العنکبوت: 63 و و مین سَالْتُهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحُیّا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْقِاً لَیَقُولُنَّ اللهٔ قُلِ الْحُمْدُ لِلّهِ بَلْ أَکْتُرُهُمْ لَا یَعْقِلُونَ فَ العنکبوت: 63 و

اگر از آنان بیرسی: چه کسی از آسمان آبی فرستاد و بوسیله آن زمین را پس از مردنش زنده کرد؟ می گویند: «الله»! بگو: «حمد و ستایش مخصوص خداست!» امّا بیشتر آنها نمی دانند. زمین در ابتداء قبل از حیات اولی اش مرده بود یعنی مثال مرده بود، نه اینکه کسی زمین را ازبین برده بود و سپس حیات یافت. تشریح بیشتر این موضوع در اخیر همین فصل تحت عنوان ذوی العقول بودن نباتات و جمادات خواهد آمد.

تولد عیسی ع و علت تحریم ازدواج وی: خداوند تنوع انسانی را بعد از تولد عیسی ع تمام کرد و تا روز قیامت در ولادت گونه جدید انسانی را مسدود ساخت. درین زمان انسانهای دوجنسه صد در صد امکان حامله شدن و تولد را دارند ولی اینکه از آنها گونه جدید انسانی پدید آید ناممکن است. خداوند ت در بارهٔ عیسی ع و مادرش میفرماید: وَالَّتِی أَحْصَنَتُ فَرْجَهَا فَنَفَحْنَا فِیهَا مِنْ رُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آیَهٔ لِیعالَمِینَ اللهٔ الانبیاء: 91 و آن (زن را یاد کن) که خود را پاکدامن نگاه داشت و از روح خویش در او دمیدیم و او و پسرش را برای جهانیان آیتی قرار دادیم. اگر سوال شود که بعد از عیسی ع تا حال چرا یک فرد دیگر مانند او بدون پدر به دنیا نیآمده است؟ جوابش درین آیه نمفته است، مثالی را که خداوند قایم کرده است هیچ کس مانند او مثال آورده نمیتواند. خداوند مربع و پسرش عیسی ع را برای جهانیان مثال، آیه و نشانه قدرت خود قرار داد یعنی اکنون بعد از عیسی ع تا به روز قیامت هیچ کس از انسانهای دوجنسه، گونه جدید انسانی را به دنیا آورده نمیتواند و این فیصله نمائی پروردگار عالم است. همین مطلب را خداوند ت در جای دیگر چنین بیان میکند: وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْیمَ وَأُمَّهُ آیَهُ وَآوَیُنَاهُمُنَا الْمُ وَدُود قرار دادیم و آنها را در سر زمین بلندی که آرامش و امنیت و آب جاری داشت جای دادیم.

آیا بشارتِ معجزه آسای پسر از جانب خداوند به پیامبرانِ دیگر بمعنای زاد و ولد گونه جدید انسانی است؟ آیا پیدایش معجزه آسای پسر ابراهیم با پیدایش معجزه آسای پسر ابراهیم خبر تولدش را به والدینش بشارت ابراهیم با پیدایش خارق العاده آدم و عیسی ارتباط دارد یا خیر؟ چون خداوند قبل از تولد پسر ابراهیم خبر تولدش را به والدینش بشارت داد. خداوند میفرماید: وَامْرَأَتُهُ قَائِمَةٌ فَضَحِکَتْ فَبَشَّرْنَاهَا بِإِسْحَاقَ وَمِنْ وَرَاءِ إِسْحَاقَ یَعْقُوبَ ۞ قَالَتْ یَا وَیْلَتَی أَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِی شَیْحًا إِنَّ هَذَا لَشَیْءٌ عَجِیبٌ ۞ قَالُوا أَتَعْجَبِینَ مِنْ أَمْرِ اللّهِ رَحْمَتُ اللّهِ وَبَرَكَاتُهُ عَلَیْكُمْ أَهْلَ الْبَیْتِ إِنَّهُ حَمِیدٌ عَجِیبٌ ۞ هود: 71 - 73 پس

همسرش در حالی که ایستاده بود (از شنیدن گفتگوی فرشتگان با ابراهیم) خندید. پس او را به اسحاق و پس از اسحاق به یعقوب مژده دادیم. (همسر ابراهیم) گفت: ای وای بر من! آیا فرزند آورم در حالی که من پیرزنم و این شوهر من است که در سنّ سالخوردگی است؟ یقیناً این چیزی بسیار شگفت است. (فرشتگان) گفتند از فرمان خدا تعجب می کنی؟ این رحمت خدا و برکاتش بر شما خاندان (رسالت) است چرا که او ستوده ای بزرگوار است. پسر ابراهیم اعطای خداوند به او بود که قبل از حامله شدن خانمش از تولدِ معجزه آسای فرزندش به آنان خبر داده شد. خداوند پسر ابراهیم را مانند عیسی با روح القدس پشتیبانی نکرد ولی باز هم او را تا به مرتبه پیامبری رسانید که عالی ترین درجه هدایت پنداشته میشود. پسر ابراهیم مانند عیسی گونه جدید انسانی نبود ولی معجزهٔ تولد این فرزند رشید که اولاً از عالم غیب نامش و جنسیت اش تعیین گردید و ثانیاً از والدین سالخورده به دنیا آمد همان قدر بود که باعث شود تا او را به مقام اعلی پیامبری برساند.

در مورد پیدایش پسر زکریاع باید پرسید که آیا ارتباط با پیدایش آدمع و عیسیع دارد یا خیر؟ چون خداوند قبل از تولد پسرش یحیی او را باخبر ساخته بود. خداوند میفرماید: یا رُگویا اِنَّا نَبَشِرُكَ بِغُلامِ اسمه نَجْی اَ مَغْمَل لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِیًا فَالَ رَبِّ قَالَ رَبُك هُوَ عَلَی هَیِّ وَقَدْ خَلَقْتُك مِنْ قَبْلُ وَامَّ تَكُ شَیْمًا فَ مریم: 7 - 9 ای زکریا ما تو را به پسری که نامش یحیی است مؤده می دهیم که قبلا همنامی برای او قرار نداده ایم. گفت پروردگارا چگونه مرا پسری خواهد بود و حال آنکه زنم نازاست و من از سالخوردگی ناتوان شده ام. (فرشته) گفت (فرمان) چنین است پروردگار تو گفته که این (کار) بر من آسان است و تو را در حالی که چیزی نبودی قبلا آفریده ام. قسمیکه در فوق در مورد پسر ابراهیم توضیح داده شد پسر زکریاع نیز اعطای خداوند به او بود که قبل از حامله شدن خانمش از تولد معجزه آسای فرزندش به او خبر داده شد. خداوند پسر زکریاع را مانند عیسی عبا روح القدس پشتیبانی نکرد ولی باز هم او را تا به مرتبه پیامبری رسانید که عالی ترین درجه هدایت پنداشته میشود. پسر زکریاع مانند عیسی گونه جدید انسانی نبود ولی معجزه تولد این فرزند رشید که اولاً از عالم غیب نامش و جنسیت اش تعیین گردید و ثانیاً از والدین سالخورده به دنیا آمد همان قدر بود که باعث معجزه تولد این فرزند رشید که اولاً از عالم غیب نامش و جنسیت اش تعیین گردید و ثانیاً از والدین سالخورده به دنیا آمد همان قدر بود که باعث شود تا او را به مقام اعلی پیامبری برساند.

هر موجود دوجنسه استعداد تولدگونه جدید را ندارد الا اینکه الله بخواهد. گونه های جدیدی که در موجودات، بعد از تنوع بوجود میایندگاهی گاهی با تغیر قیافه همراه میباشد یعنی نه تنها شعور شان بیشتر میشود بلکه قیافه شان هم شکلی نسبتاً مختلفی را بخود میگیرد. تغییری که در تنوع عیسی واقع شد آن در قیافه ظاهری وی نه بلکه عمدتاً در فطرت ایشان بود یعنی قیافه شان قیافه کاملاً انسانی بود ولی فطرت شان خیلی تغیر کرد که در فطرت انسانی اش بعضی از معجزات ضم گردید، داشتن چنین معجزات فطری نتیجه همان تنوع وی بود که اکنون ایشان گونه جدید انسانی محسوب میشدند. بلی! عیسی کی گونه جدیدی انسانی بود. ازین رو خداوند تظر به حکمت بالغه اش نسل عیسی را متوقف ساخت یعنی با ممنوعیت ازدواج، عیسی را امتحان کرد که ایشان برخلاف آدم درین امتحان کامیاب شدند و ازدواج را بالای خود حرام قرار دادند.

دلیل منع ازدواج عیسی<sup>ع</sup> همین بود که اگر او ازدواج میکرد فرزندانش نیز مانند خودش دارای معجزات فطری میبودند که این خلاف طرح پروردگار<sup>ع</sup> میبود. قسمیکه فزندان آدم<sup>ع</sup> مثل خودش دارای عقل هستند که این معجزه عقل از ایشان به ما باالقوه انتقال کرده است، فرزندان عیسی<sup>ع</sup> نیز مانند شخص خودش دارای معجزات میبوند. و طوریکه ذکر شد تولد عیسی<sup>ع</sup> و آدم<sup>ع</sup> بطور کلی یکسان است. با این طرح تولد، برای آدم<sup>ع</sup>

لقب انسان و برای عیسی گلقب روح الله از جانب خداوند عطا گردید و با این طرح تخلیق، خداوند به آدم عقل فطری عطا کرد که مادرش نداشت و برای عیسی معجزات فطری عصا کرد که مادرش نداشت.

طوریکه معجزه فطری عقل، از آدم به اولاده اش انتقال کرد پس اگر عیسی ازدواج میکرد و صاحب اولاد میشد لازماً تمام معجزات فطری عیسی به اولاده اش انتقال مینمود و نظم کرهٔ زمین برهم میخورد پس این امر دلیل ممنوعیت ازدواج عیسی پنداشته میشود که همچنان در کتب تاریخی و صحف الهامی هیچ گونه اسناد و شواهد دال بر ازدواج عیسی موجود نیست و نیز عیسی کدام ذریه از خود بجا نگذاشته است. اگر عیسی ازدواج میکرد اولاد او همانند خودش دارای خوارق بسیار عالی و ماورای پدیده های علمی مکشوف میبود دقیقاً فوق الطبیعه، او چندین مشابه پیدا میکرد و چه بعید که بعضی از اولاد های وی نافرمان میبوند که این امر نظم زمین را درهم میزد ولی پروردگار با حکمت بالغه اش از این واقعه جلوگیری کرد و مانع ازدواج عیسی شد. قرآن خلقت عیسی و آدم از در سوره العمران آیه پنجاه و نهم یکسان ذکر نموده است که در فصل قبلی ذکر شد، پس ازین رو اگر اولاد آدم مانند خودش است اولاد عیسی هم مانند خودش میبود.

اکنون دلیل بالا بُردنِ جسد مطهر عیسی به آسمان قابل ذکر است. باید یادآور شد که دی ان ای (DNA) آدم و عیسی به هنگام القای نطفه در بطنون مادران شان توسط معجزهٔ خداوندی تغیر شکل کرد. با نفخ روح در مریم به DNA پسرش اندکی تغیر کرد. عیسی داری DNA نظفه در بطنون مادران شان توسط معجزهٔ خداوندی تغیر شکل کرد. با نفخ روح در مریم به DNA بهدش اندکی تغیر کرد. عیسی داری DNA متفاوت از سایر انسانان بود، نه قبل از او کدام انسان دارای چنین کمور میدا میگردد. خداوند میفرماید: إذ قال الله یا عیسی این مُتقوفیک وَرافیکک اِنی وَمُطَهِّوک مِن الله یی گفروا وَجَعل الله یی آلهٔ یین کمور و المعران: 55 (یاد کن) هنگامی را که خدا گفت ای الله یی کردند میان میدا میگردد. خداوند به سوی خوش بالا می برم و تو را از (آلایش) کسانی که کفر ورزیده اند باك می گردانم و تا روز رستاخیز کسانی را که از تو پیروی کرده اند فوق کسانی که کافر شده اند قرار خواهم داد آنگاه فرجام شا به سوی من است پس در آنچه بر سر آن اختلاف میکردید میان شا داوری خواهم کرد. اگر جسد مبارک عیسی عفلاً موجود میبود پس از اثر تحقیقات ساینسی معلوم میگردید که تعداد و یا سایر انسانها یکسان نیست یا دی ان ای نصب بر کروموزوم هایش با انسان های دیگر تغییر فاحش دارد که در نتیجه اینگونه تحقیقات جسد مبارک شان تحت عملیات جراحی قرار میگرفت و مُثله کردن یک بی حرمتی بزرگ برای یک پیامبر جلیل القدر میسوب به بیشد. ازین رو جسد مبارک شان تحت عملیات جراحی قرار میگرفت و مُثله کردن یک بی حرمتی بزرگ برای یک پیامبر جلیل القدر میسوب میشد. ازین رو حرمت جسد آدم تا به ابد محفوظ است.

نسل از پشت پدر است مانند دعای زکریا برای داشت میشود که سلسله نسل از پدر است مانند دعای زکریا برای داشتن دُریّه و ذکر ذریه داود و مسلسمان و فیره. در صفحات قبل آیتی را تحت عنوانی هر روز، روز الست یا عالم ذر است درج نمودیم که درینجا بُعدِ دیگری آنرا بیان میکنیم. خداوند میفرماید: وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِی آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ دُرِیَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَی أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّکُمْ قَالُوا بَلَی شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا یَوْمَ الْقِیَامَةِ إِنَّا کُنّا عَنْ هَذَا غَافِلِینَ الله الاعراف: 172 و آن گاه که پروردگار تو از بنی آدم، از صلبشان اولادشان را برگرفت (آنما را در دنیا از صلب یکدیگر به تدریج در طول تاریخ بیرون آورد) و آنما را (به وسیله درک عُقولشان و ابلاغ پیامبران) بر خودشان گواه گرفت که

آیا من پروردگار شما نیستم؟ گفتند آری، گواهی می دهیم (چرا چنین کرد؟) برای اینکه در روز رستاخیز نگوئید ما از این غافل بودیم (و از پیمان فطری توحید و خداشناسی بیخبر). طوریکه این آیه در صفحات قبل تشریح گردید، بُعد دیگری آن ازین قرار است که در کلمه "ظُهُورهم" ضمیر جمع مذکر استفاده شده است که واضحاً بیانگر همین مطلب میباشد که نسل از پشت پدر یعنی از افراد مذکر (اولاد نرینه) است. ذریه از پدر به مادر انتقال میابد تا آن بذر در محیط مناسب رُشد کند. "ذَرّ" (بر وزن شرّ) که به معنای موجودات بسیار کوچک همانند ذرات غبار و مورچه های بسیار ریز می باشد دانسته میشود، از این نظر که فرزندان انسان نیز در ابتدا از نطفه بسیار کوچکی آغاز حیات می کنند. پس با درنظرداشت این پروسه، روح یا همان شخصیت مرد در نطفه اش و در سایر نقاط بدنش بصورت جوهر باالقوه موجود میباشد، زیرا که از آیه نفخ میشود آنجا با روح وی آشنا میگیرد، سپس با این چنین اختلاط، فزیک طفل در بطن مادر منحیث محیط ابتدائی سازگاری پیدا کرده معه تغیرات میشود آنجا با روح وی آشنا میگیرد، سپس با این چنین اختلاط، فزیک طفل در بطن مادر منحیث محیط ابتدائی سازگاری پیدا کرده معه تغیرات میشود آنجا با روح وی آشنا بیگیرد، سپس با این چنین اختلاط، فزیک طفل در بطن مادر منحیث محیط جامعه در آن طفل تغیرات و معنوی میشود آنجا با روح وی آن شخصیت در شخصیت آن طفل نیز وارد میگردد و بعد از تولد، محیط جامعه در آن طفل تغیرات و معنوی بیشتر بوجود میآورد. خلص مطلب اینکه خداوند آنسانی را که در ابتداء (در حیات جنینی) هو به هو همانند پدر میباشد، را توسط تغیرات محیط داخلی و خارجی یک شخصیت جداگانه میبخشد. درین صورت قایل بودن به اینکه نسب از پشت پدر است بی جا نخواهد بود. درین مورد سعدی چنین فرموده است:

| بنی آدم اعضای یکدیرند    | که در آفرینش <u>ز</u> یک گوهرند |
|--------------------------|---------------------------------|
| چو عضوی بدرد آورد روزگار | دگر عضو ها را نماند قرار        |
| تو کز محنت دیگران بی غمی | نشاید که نامت نمند آدمی         |

ذكر معجزات فطرى و غير فطرى عيسى ع: در باره روح انسانى آدم عمث كرديد و اكنون روح القدس عيسى عن زير بحث است. خداوند عدر مورد روح عيسى عنين ميفرمايد: يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إِلّا الْحَقَّ إِثَمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُوا ثَلَاثَةٌ انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّا اللّهُ إِلَهٌ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ

مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا ۞ النساء: 171 اي اهل كتاب در دين خود غلو مكنيد و در باره خدا جز (سخن) درست مگویید مسیح عیسی بن مریم فقط پیامبر خدا و کلمه اوست که آن را به سوی مریم افکنده و روحی از جانب اوست پس به خدا و پیامبرانش ایمان بیاورید و نگویید (خدا) سه گانه است باز ایستید که برای شما بهتر است خدا فقط معبودی یگانه است منزه از آن است که برای او فرزندی باشد آنچه در آسمانها و آنچه در زمین است از آن اوست و خداوند بس کارساز است. روح القدس که در عیسیع وزیده شد تقویت کننده روح انسانی وی بود که عبارت از همان روحی است که به اساس آن عیسی<sup>ع</sup> دارای معجزات فطری شد مانند آدم<sup>ع</sup> که با دمیدن روح انسانی در وی ایشان دارای معجزه فطری عقل شدند. ازین جهت آدم<sup>ع</sup> از تمامی مخلوقات و عیسی<sup>ع</sup> از تمامی بشر مستثنی گردیدند. روح القدس تنها به عیسی<sup>ع</sup> داده شده بود و از ایشان به نسل بعدی شان جهت عدم ازدواج وی که دلیلش در عنوان قبل گفته شد انتقال نیافت. پس معجزات عیسی<sup>ع</sup> که در آیات ذیل ذکر است بعضی شان فطری و در خور صلاحیت (Competency) ایشان بود. خداوند میفرماید: إِذْ قَالَ الله یا عیسی ابْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى وَالِدَتِكَ إِذْ أَيَّدْتُكَ بِرُوحِ الْقُدُس تُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَّمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بِإِذْبِي فَتَنْفُحُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْبِي وَتُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ بِإِذْبِي وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوْتَى بِإِذْبِي وَإِذْ كَفَفْتُ بَنى إِسْرَائِيلَ عَنْكَ إِذْ جِئْتَهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ إِنْ هَذَا إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ ۞ المائده: 110 بياد آور هنگامي راكه خداوند به عيسى بن مريم گفت متذكر نعمتي كه بر تو و مادرت دادم باش، زماني كه تو را بوسيله روح القدس تقويت كردم كه در گاهواره و به هنگام بزرگي با مردم سخن میگفتی، و هنگامی که کتاب و حکمت و تورات و انجیل بر تو آموختم، و هنگامی که به اجازه من از گل چیزی بصورت پرنده میساختی و در آن می دمیدی و به اجازه من پرنده ای می شد و کور مادرزاد و مبتلا به بیماری پیسی را به اجازه من شفا میدادی، و مردگان را (نیز) به اجازه من زنده میکردي، و هنگامي که بني اسرائيل را از آسيب رسانيدن به تو باز داشتم در آن موقع که دلايل روشن براي آنها آوردي ولي جمعي از کافران آنها گفتند اینها جز سحر آشکار نیست. در باره دو معجره عیسی<sup>ع</sup> که عبارت از خبر دادن به خوراک افراد و ذخیره کردن آن میباشد چنين آمده است. خداوندج ميفرمايد: وَرَسُولًا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَيِّي قَدْ جِنْتُكُمْ بِآيَةٍ مِنْ رَبِّكُمْ أَيِّي أَخْلُقُ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللَّهِ وَأُبْرِئُ الْأَكْمَةَ وَالْأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللَّهِ وَأُنبِّئُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ 🤄 العمران: 49 و (او را به عنوان) رسول و فرستاده به سوي بني اسرائيل (قرار داده، كه به آنما مي گويد:) من نشانماي از طرف پروردگار شما، برایتان آورده ام، من از گل، چیزي به شکل پرنده ميسازم، سپس در آن ميدمم و به اجازه خدا، پرندهاي مي گردد. و به اذن خدا، کور مادرزاد و مبتلایان به برص (پیسی) را بمبودي می بخشم، و مردگان را به اذن خدا زنده می کنم، و از آنچه می خورید، و در خانه هاي خود ذخیره می کنید، به شما خبر می دهم، مسلما در اینها، نشانهای برای شماست، اگر ایمان داشته باشید. نکته حائز اهمیت این است که از میان معجزات مذکوره بالا، معجزه "سخن گفتن در گاهواره با مردم" و معجزه "اخبار غیبی" در عیسی علیهالسلام ذریعه تعلیم و امر خداع بوده است ازین رو مقیّد به "إذن خدا" نشده است یعنی معجزات ذکر شده فطری نبوند، ولی سایر معجزات ایشان فطری بود که کلمه "اذن" مصداقی بر فطری بودن معجزات عیسی بر خلاف پیامبران دیگر میباشد. یعنی عیسی فطرتاً به انجام آن قادر بود، لذا در مورد آن واژه "أمر الله" نه بلکه تعبیر "إذن الله" بکار رفته است. هر کدام از پیامبران الهی معجزات مخصوص به خود داشتند که در قرآن به برخی از آنها اشاره شده است، یکی از این پیامبران حضرت عیسی<sup>ع</sup> بود که در قرآن کریم معجزات متعددی برای آنحضرت<sup>ع</sup> ذکر شده است. و تنها در باره معجزات عیسی<sup>ع</sup>

گفته شده است که او این معجزات را برعکس سایر پیامبران با اذن الله انجام میداد چراکه معجزات ایشان جواز فطری داشت ازین رو در آیات فوق از کلمه "امر" استفاده نشده است، ولی در بارهٔ پیامبران دیگر مخصوصاً در باره معجزات موسی که معجزات روشن داشت چنین چیزی نیامده است چراکه معجزات موسی اعطایی بود. خداوند میفرماید: وَلَقَدْ آتَیْنَا مُوسَی تِسْعَ آیَاتٍ بَیّنَاتٍ فَاسْأَلْ بَنِی إِسْرَائِیلَ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ نیامده است چراکه معجزات موسی اعطایی بود. خداوند علیمت مَا أَنْزَلَ هَوُلاءِ إِلّا رَبُ السّماوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائِرَ وَإِیّ لَأَطْنُكَ یَا فِرْعَوْنُ لَهُ فِرْعَوْنُ إِیّ لَاَطْنُكَ یَا مُوسَی مَسْحُورًا ۞ قَالَ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنْزَلَ هَوُلاءِ إِلّا رَبُ السّماوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائِرَ وَإِیّ لاَطْنُكَ یَا فِرْعَوْنُ السّماوَاتِ وَالْأَرْضِ بَصَائِرَ وَإِیّ لاَطْنُكَ یَا فِرْعَوْنُ اَلْ مُعْرَاتُ مُلَانه) به کمك مَنْ الاسراء: 102 – 101 ما به موسی نُه معجزه روشن دادیم، از بنی اسرائیل سؤال کن آن زمان که این (معجزات نمگانه) به کمك آنها آمد (چگونه بودند) و فرعون به او گفت گمان می کنم ای موسی تو دیوانه (یا ساحری). موسی گفت: مسلماً تو می دانی این معجزه ها را که بصیرت آور هستند، جز پروردگار آسمان ها و زمین نازل نکرده است، و ای فرعون! قطعاً من تو را هلاک شده می پندارم. یعنی پیامبری که مانند عیسی عنی دارای معجزات زیادی بود او موسی بود که تماماً معجزات وی طبق آیه فوق اعطایی بوده است نه فطری مانند عیسی عنی موسی عمجزات را وقتاً فوقتاً به امر خدا اجرا میکرد در حالیکه معجزات عیسی فطری بود و او ذاتاً توانا به صدور آن معجزاتی بود که تعداد شان در آیات فوق بیان گردید.

اگر مفهوم واژه "إذن" بررسی گردد پس کلمه "اذن" در قرآن، بیش از 45 بار به خداوند تسبت داده شده که ضمن آنها، وقوع حوادث جهان و تشریع احکام دین، به اذن او دانسته شده است. واژه "إذن" یکی از اصطلاحات قرآنی است که برای دست یافتن به معنی آن به ژرف اندیشی و کنکاش عمیق نیاز است و راه دیگری جز اندیشیدن در قرآن و مقارنه آیات با یکدیگر ندارد. واژه "إذن" در قرآن مجید به معنی اجازه، اراده، اعلام، اطاعت و علم به کار رفته است و واژه پژوهان معتقدند که ریشه اصلی این واژه "أذن" گوش است و سپس از آن فعل "أذن له" به سخن او گوش داد (اطاعت) مشتق شده است. برخی نیز ریشه إذن را دارای دو اصل «گوش و علم» دانسته و گفته اند که تمام معانی دیگر به این دو معنا برمی گردند و بین این دو نیز نزدیکی وجود دارد زیرا علم به هر مسموعی با گوش حاصل می شود. چیزی که شنیده شده است؛ خداوند میفرماید: وَأَوْنَتُ بُرِیَها وَهُمُّ وَلَکِنَ الله علم و آگاهی هم تعبیر شده است زیرا غالباً علوم از راه گوش به دست می آیند و شنیدن مبدأ آنما است. مصدر آن را "آلأذان و الإیذان" بیان کرده اند. در اکثر تعبیر شده است زیرا غالباً علوم از راه گوش به دست می آیند و شنیدن مبدأ آنما است. مصدر آن را "آلأذان و الإیذان" بیان کرده اند. در اکثر هیچ حادثهای در عالم بدون إذن به خداوند آست. در واقع "إذن" بیانگر یک رابطه حقیقی است که بین مخلوقات و اراده المی وجود دارد؛ یعنی را کرشت و این تو نبودی (ای پیامبر که خداوند آنما آن الله تعبیع علیم فی الان شبه به خویی در این تو نبودی (ای پیامبر که خال و ریگ به سوی آنما) پاشیدی بلکه خدا پاشید و خدا میخواست مؤمنان را به این وسیله به خویی بیازماید، خداوند شنوا و دانا است. استعمال واژه "إذن"، در گستره معنایی قرآن خیلی وسیعتر از آن در امور اعتباری و استعمالات عرفی دنیوی است و به انواعی همچون: تکوینی و تشریعی قابل تقسیم هود:

1. إذن تكويني: أكر خداوند؟ به چيزى اجازه دهد، آن چيز مىتواند واقع شود وگرنه رخ نخواهد داد؛ مانند: روييدن گياهان ﴿يَخَرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذِنِ رَبِّهِ﴾ (ابراهيم/25)؛ همچنين ممكن است چيزى از نظر شرع مقدس حرام رَبِّه﴾ (اعراف/58)، ميوه دادن درختان ﴿تُوْتِي أُكُلَها كُلَّ حِينٍ بِإِذِنِ رَبِّها﴾ (ابراهيم/25)؛ همچنين ممكن است چيزى از نظر شرع مقدس حرام

باشد ولی خداوند به جهت آزمون و امتحان به آن اذن تکوینی دهد، مانند: اذن خدا در تأثیر سحر ﴿ وَ مَا هُم بِضَارِینَ بِهِ مِن أَحَدٍ إِلاَّ بِإِذْنِ الله ﴾ (بقره/102)؛ یعنی ساحران بی إذن تکوینی خدا به نمی توانند هیچ ضرری برسانند. این اجازه به معنای إذن تشریعی خداوند نیست، زیرا خداوند به ایذا و اضرار مردم اذن نداده، بلکه آن را حرام کرده، پس کافران نباید بیندارند که بی اذن تکوینی خداوند می توانند کاری انجام دهند. البته خداوند به آنان جهت امتحان مهلت داده است.

2. اذن تشریعی: آیاتی که ناظر به حکم فقهی است یا به عبارت دیگر اعمالی که خدا<sup>ج</sup> آنها را بهوسیله دین حرام نکرده، مانند: جهاد: و اُذِن تشریعی: آیاتی که ناظر به حکم فقهی است یا به عبارت دیگر اعمالی که خدا<sup>ج</sup> آنها را بهوسیله دین حرام نکرده، مانند: جهاد: و اللّذِینَ یُقاتَلُونَ بِأَنَّهُم ظُلِمُوا وَ إِنَّ اللهَ عَلی نصرِهِم لَقَدِیرٌ (حج/39)؛ "به آنها که جنگ بر آنان تحمیل شده اجازه جهاد داده شده است. چرا که مورد ستم قرار گرفته اند و خدا قادر بر نصرت آنها است. " و مانند این آیه که خداوند صفت حضرت محمد را بیان میکند و میفرماید: و میفرماید: و موزد این الله باذنه و میچون چراغی تابان.

در موضوع سلیمان باید گفت که شخص سلیمان جنیان را تسخیر نکرده بود بلکه بعضی از جنیان به امر خدا به او مسخر گردانیده شده بودند و تحت فرمان وی قرار گرفتند تا از آنها در راه خدا استفاده کند که این در ذات خود یک امر تشریعی بود. خداوند میفرماید: وَلِسُلَیْمَانَ الرِّیحَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَاَسُلُنَا لَهُ عَیْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ الجُنِ مَنْ یَعْمَلُ بَیْنَ یَدَیْه بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ یَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقَّهُ مِنْ عَذَابِ الرِّیحَ غُدُوُهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَاَسُلْنَا لَهُ عَیْنَ الْقِطْرِ وَمِنَ الجُنِ مَنْ یَعْمَلُ بَیْنَ یَدَیْه بِإِذْنِ رَبِّهِ وَمَنْ یَزِغْ مِنْهُمْ عَنْ أَمْرِنَا نُذِقَّهُ مِنْ عَذَابِ السَّعِیرِ اللّه ساء: 12 و برای سلیمان باد را مسخر ساختیم که صبحگاهان مسیر یك ماه را میپیمود، و عصرگاهان مسیر یك ماه را، و چشمه مس (مذاب) را برای او روان ساختیم، و گروهی از جن پیش روی او به اذن پروردگار کار میکردند، و هر کدام از آنها از فرمان ما سرییچی میکرد او را از عذاب آتش سوزان می چشاندیم.

3. اذن تشریعی همراه با اذن تکوینی: مانند: ﴿ كُم مِن فِئَةٍ قَلِیلَةٍ غَلَبَت فِئَةً كَثِیرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَ اللهُ مَعَ الصَّابِرِینَ ﴾ (بقره/249)؛ یعنی خدای سبحان به مجاهدان اسلام هم اذن تکوینی داده است و هم اذن تشریعی، نه تنها كارشان را امضاء كرده، بلكه بدان امر نیز فرموده و وسیله پیروزی آنها را تكویناً فراهم كرده است.

بنابر این «إذن» در نظام معنایی قرآن در نظام تکوین و نظام تشریع، به دو صورت متفاوت جلوه گر شده است. و اگر هرآن، إذن تکوینی خدا برداشته شود، انسان موفق به انجام کار نمی شود مانند: ﴿قُلنا یا نارُ کُونِی بَرداً وَ سَلاماً عَلی إِبراهِیم﴾ (انبیاء/69)؛ "چنان که آتش بر حضرت ابراهیم علیه السلام سرد و گلستان شد و او در آن ایمن شد".

 در بعضی از آیات قرآن مجید، تفکیک کلمه امر از کلمه اذن دقت پذیر است. مانند آیه ذیل که خداوند میفرماید: أَمُّ تَرَ أَنَّ الله سَحَّرَ لَکُمْ مَا فِي الْأَرْضِ وَالْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأُمْرِهِ وَیُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَی الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ الله بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَحِیمٌ ۞ الحج: 65 آیا ندانسته ای که خدا آنچه را در زمین است و (نیز) کشتی ها را که به فرمان او در دریا روانند، برای شما رام و مسحّر کرده است؟ و آسمان را نگه می دارد که بر زمین نیفتد مگر به اذن او؟ یقیناً خدا به همه مردم رؤوف و مهربان است. خداوند ته امر خود آن باد های تند را آرام میسازد تا آب طغیانگر برای کشتی رانی آماده باشد ولی در مورد نگه داشتن آسمان باید گفت که سقوط آسمان یعنی مرگ آسمان، در فطرت آسمان تکویناً نمفته است که زمانی باید سقوط کند و ازبین برود. پس مسئله چنین واضح میشود که ثبات آب امر خداست و ثبات آسمان اذن خدات. آسمان در طبیعتش نسبت به طغیان سکوت نمفته است که اذن خداست و هنگام آفرینش به حکم خداوند کاملاً رام گردیده است که امر خداست. خداوند میفرماید: مُ استوقی إلی السَّمَاءِ وَهِی دُخَانٌ فَقَالَ هَا وَلِلْأَرْضِ اثْتِیَا طَوْعًا أَوْ کَرْهًا قَالَتَا آتَیْنَا طَائِعِینَ ۞ فصلت: 11 سپس اراده آفرینش آسمان فرمود در حالی که به صورت دود بود، به آن و به زمین دستور داد به وجود آئید و شکل گیرید، خواه از روی اطاعت و خواه آکونتند: ما از روی طاعت می آئیم!.

در سه آيات ذيل خداوند؟ در مورد معجزات پيامبران؟ ميفرمايد: وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَاكَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بَآيَةٍ إِلَّا بإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللَّهِ قُضِيَ بالْحِقّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ۞ غافر: 78 قطعاً پيش از تو پیامبرانی فرستادیم؛ سرگذشت گروهی از آنان را برای تو حکایت کرده ایم، و سرگذشت برخی را بیان نکرده ایم. هیچ پیامبری را نرسد که جز به اذن خدا معجزه ای بیاورد؛ بنابر این هنگامی که فرمان خدا (به عذاب دشمنان لجوج) برسد، بر پایه حقّ و درستی داوری خواهد شد و آنجاست كه اهل باطل زيان خواهند كرد. خداوند عميفرمايد: وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمْ أَزْوَاجًا وَذُرِيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ أَجَل كِتَابٌ ۞ الرعد: 38 و ما قبل از تو رسولاني فرستاديم و براي آنها همسران و فرزنداني قرار داديم، و هيچ رسولي نمي توانست (از پیش خود) معجزهای بیاورد، مگر به اذن خدا، هر زمایی کتابی دارد (و برای هر کاری موعدی مقرر است). خداوند میفرماید: قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَخْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ نَأْتِيَكُمْ بِسُلْطَانِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّل الْمُؤْمِنُونَ ۞ ابراهيم: 11 پيامبرانشان به آنان گفتند: يقيني است كه ما بشري مانند شما هستيم، ولي خدا به هر كس از بندگانش كه بخواهد (با عطا کردن مقام نبوّت) منّت می نمد و ما را نسزد که جز به اجازه خدا معجزه ای برای شما بیاوریم، و باید مؤمنان فقط بر خدا توکل کنند. درین آیات منظور از اذن اجازه تشریعی است که تمامی معجزات پیامبران را و بعضی از معجزات عیسی<sup>ع</sup> را دربر میگیرد یعنی هر زمانی که خداوندج میخواست حکم اجرای معجزه را برای شان صادر میکرد ولی بعضی از معجزات عیسی که در آیه صد و دهم و چهل و نهم فوق ذکر شد فطری بود چراکه در آیات مذکوره لست از قبل آماده شده و تمام عیار معجزات برای عیسی<sup>ع</sup> بیان شده است. اگر در متن آیات مذکوره دقت شود معنی اش چنین است که هر وقت او عیسی<sup>ع</sup> میخواست معجزات فطری خود را اجرا میکرد که در آن اذن خداوند<sup>ج</sup> همینطور شامل حال عيسي<sup>ع</sup> شده بود. اگر در باره آموزش زبان پرندگان به داود<sup>ع</sup> و سليمان<sup>ع</sup> باشد: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُودَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ ﴾ (النمل/16)؛ و يا در باره آموزش تأويل احاديث به يوسفع باشد: ﴿وَكَذَٰلِكَ مَكَّنَّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلِّمَهُ مِنْ تَأْويل الْأُحَادِيثِ﴾ (يوسف/21)؛ القاي اين علوم در قلوب شان وحي الهي بود يعني امر تشريعي بود كه با معجزات فطري ارتباطي نداشت. ازین پیداست که معجزات اذنیّه عیسی<sup>ع</sup> که در فوق ذکر است که با اذن تکوینی پروردگار اجرا میشد که معیّت روح القدس را دارا بود. اینکه چرا معجزات عیسی<sup>ع</sup> برعکس سایر پیامبران فطری بوده است؟ دلیلش تقویت روح انسانی عیسی<sup>ع</sup> نوسط روح القدس میباشد. در فطری بوده معجزات عیسی<sup>ع</sup> نظر به تشریحات فوق دیگر کدام شکی باقی نمی ماند. طور مثال عیسی<sup>ع</sup> فطرتاً قادر به زنده کردن مردگان بود که کدام مرده، در کجا و چه زمانی زنده گردد، توسط شخص عیسی<sup>ع</sup> به نیکوترین و با حکمت ترین شکل تصویب میگردید و این بیانگر بنده گی صد در صدی عیسی<sup>ع</sup> به خداوند<sup>ی</sup> بود که ایشان از حد تجاوز نمیکردند. اذن الله بعنای این که خداوند<sup>ی</sup> توانائی انجام این معجزات را در فطرت عیسی<sup>ع</sup> با نفخ وزیدن روح القدس که روح انسانی شان را تقویت کرد داخل نمود و او را فطرتاً به انجام آن قادر ساخت به مانند الهام عقل به آدم<sup>ع</sup> که با نفخ روح انسانی ایشان فطرتاً قادر به استفاده از عقل خود در هر شرایط و هر زمان بود که این نعمتِ معجزه آسا باالقوه از ایشان به ما انتقال کرده

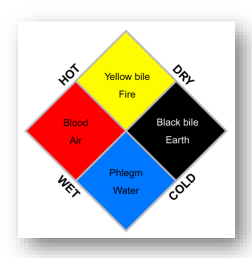
قابل یادآوریست که معجزات فطری عیسی با معجزات پیامبران دیگر متفاوت است خداوند به عیسی معجزاتی عطا کرد که به احدی نه قبل از او عطا کرده بود و نه بعد از او خواهد عطا کرد. باید گفته شود که عقل آدم و معجزات عیسی معجزات عیسی معجزات بوده است که خداوند آین امر را صرف برای آنان خاص گردانیده بود. و ازین امر بر میآید که ارواح مختلف النوع دارای وظایف مختلف میباشند، در صفحات ذیل تشریح خواهد شد. قسمیکه خداوند در مریم از روح خود دمید همان طور در مادر آدم هم از روح خود دمیده بود. چونکه مادر آدم انسان نبود، روح دمیده شده خداوند آدم را عقل بخشید و چونکه مادر عیسی انسان بود و از قبل عقل داشت، روح دمیده شده خداوند عیسی معجزات فطری ساخت.

تنوع و تولد معجزه آسای عیسی تعبیر تنوع و تولد معجزه آسای انسانِ اول (آدم ٔ) است که در ضمن مظهر معجزه فطری عقل به آدم و معجزات فطری به خود عیسی میباشد و در حقیقت هر کدام ازین معجزات بیانگر قدرت خدای ذُلجلال والاکرام است.

خاص گردانیده بود. خداوند میفرماید: قَالَ یَا مُوسَی إِنِیّ اصْطَفَیْتُكَ عَلَی النَّاسِ بِرِسَالَایِی وَبِکَلَامِی فَخُذْ مَا آتَیْتُكَ وَکُنْ مِنَ الشَّاکِرِینَ ﴿ اللَّعُوافُ: 144 (خداوند) گفت: ای موسی من تو را بر مردم با رسالتهای خویش و با سخن گفتنم (با تو) برگزیدم پس آنچه را به تو داده ام بگیر و از شکرگزاران باش.

با دیدن معجزات فطری عیسی<sup>ع</sup> بعضی مردم گمان کردند که او خدا است و او را پسر خدا<sup>ج</sup> شمردند. او عیسی<sup>ع</sup> بسختی مردم را از شرک ممانعت میکرد ولی متأسفانه که امروز اکثر عیسویان جهان به این امر معتقد اند و این شرک به ظن خودشان یک تأویل جایز پنداشته میشود.

پرسش در بارهٔ حقیقت روح: کسب دانش در مورد حقیقت روح از ظرفیت عقلی انسان ها بالاتر است. خداوند میفرماید: وَیَسْأَلُونَكُ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِی وَمَا أُوتِیتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلّا قَلِیلًا ﴿ السراء: 85 و در باره روح از تو می پرسند بگو روح از (سنخ) فرمان پروردگار من است و به شما از دانش جز اندکی داده نشده است. روح در قرآن کاربردهای متنوع و گوناگویی دارد نظیر؛ در سوره مالله روح القدس، در سوره شعراء روح الأمین، در سوره مجادله روح منه و در سوره سجده من روحه. همه ارواح از امر خداوند تاند، چه روح مطلق و یا روح انسانی باشد مانند آیه ذیل که خداوند میفرماید: یُنَوِّلُ الْمَلَائِکمَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَی مَنْ اللهُ وق و چه روح الامین (جرئیل ع) باشد مانند آیه ذیل که خداوند میفرماید: یُنَوِّلُ الْمَلَائِکمَ بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَی مَنْ مَنْ مَنْ مُود و جو روح الامین (میراه کنید. در آیات قرآن بار ها به نفخ روح اشاره شده است و از کلمه نفخ روح می کند که بیم دهید که معبودی جز من نیست پس از من پروا کنید. در آیات قرآن بار ها به نفخ روح اشاره شده است و از کلمه نفخ روح بر میآید که روح در داخل بدن انسان دمیده شده و موقعیت دارد. ما انسانما دارای دو روح هستیم، روح حیوانی و روح انسانی ولی عیسی باز هم تعاریفِ مختلفی درین مورد وجود دارد که جسارت آن صورت گرفته است. از آن جمله بعضی ها میگویند که روح از اخلاط جهارگانه یعنی هر یک از چهار مابع خون یا دم، زردآب یا صفرا، سود یا زردآب سوخته یا صفرای سیاه و بلغم بوجود میاید که نظر بعضی از صوفی ها حتی نظر مکتب فکری شاه ولی الله دهلوی نیز بر همین است.



بعضی سوالات دیگر نه در باره ماهیت روح بلکه در باره اقسام ارواح وجود دارد که آیا حیوانات نیز روح دارند؟ اگر دارند پس فرق بین روح حیوان و انسان چیست؟ قرآن مجید جبرئیل و اور الامین خطاب میکند آیا او منحیث یک مَلک جسم ندارد؟ تمامی این سوالات در یک نقطه خلاصه میشود اینکه عقل، نفس، روح، جان، فطرت، وجدان، فکر، هوش، قلب، مغز، فراصت، بصیرت، شعور، نبوغ، استعداد، شخصیت وغیره تماماً یک هدف را ارائه میکنند، نام های مختلفی برای روح انسانی اند که در ادوار مختلف زندگانی انسانها نام گذاری شده اند و اجزای مراحل رُشد دانائی آنان را به اساس تجربه شان در بر میگیرد و بخصوص به ذکاوت شان اطلاق میگردد. معلومات بیشتر درین مورد و شرح بیشتر این موضوع در صفحات بعد در تفسیر بعضی از آیات سوره مبارکه حج خواهد آمد. قسمیکه برای طفل نوزاد فطرت قایل هستیم که توسط آن نیاز های محدود خود را برآورده میسازد مانند مطلع ساختن مادر توسط گریه جهت شیر دادن به او، ولی زمانیکه او بزرگ میشود اکثراً کارهایش او را بر مبنای عقلش قایل هستیم و فطرت اولی او که همان عقل نِسبی وی بود که قبلاً ذریعه اجداد وی کسب شده و بطور ارثی به او انتقال یافته بود رنگ میبازد، غافل ازین که فطرت و عقل او یک پدیده اند، که از طفولیت تا به حال در زمان و مکان گوناگون پرورش یافته است. برای روح، شعور، جان وغیره نیز مثال های موجود است که ثابت میسازد که اینها اجزای یک پدیده اند که یک هدف را ارائه میکنند. روح انسانی، عقل یا هر اسمی که در فوق ذکر است اولین بار برای آدم الهام گردید و از آدم به ذُریّه اش بشکل وراثت (DNA) انتقال یافته است همان طوریکه شُعور حیوانات به نسل های بعدی شان انتقال میابد. سوالی که درین مورد ایجاد میشود اینکه اگر عقل یک شخص سلب شود و او مجنون یا دیوانه گردد پس چرا تا هنوز او زنده است؟ قسمیکه گفتیم روح و عقل یک پدیده اند و انسان بدون روح که زنده بوده نمیتواند؟ زیراکه او تا هنوز عقل و شُعور یعنی روح نِسبی دارد، از خودکشی می پرهیزد و بخاطر بقای خویش میکوشد تا زنده بماند پس هر چیزی که برای بقای خود بکوشد روح دارد. ولی کسانیکه سیستم بدن شان آنقدر مختل گردد که برای بقای خود کوشیده نتواند پس این مقام روح نیست که در چنین بدنی بماند. بلی! زمانیکه مرگ افراد یا حیوانات فرا میرسد سیستم بدن شان ذریعه مرض یا ذریعه جراحات مختل میشود که باعث خارج شدن روح میگردد.

پرورش عقل یا روح انسانی از موجود شدن علقه در رحم مادر یا شاید قبل از آن آغاز میشود و بعد از تولد طفل تا وقت وفاتش ادامه دارد. روح چون منبع حیات انسان است، به آن عقل می گویند چون نیروی درک، محاسبه، مقایسه، نتیجه گیری و عاقبت اندیشی در آن نحفته است، به آن نفس اطلاق می شود، چون به مدیریت ضروریات مادی بدن و بُعد طبیعی انسان می پردازد و به آن قلب گفته می شود چون مرکز تحول، دگرگویی، عواطف و حالات مختلف آدمی است. تعریف های متفاوت برای اسامی فوق الذکر نیز در کتاب های مختلف موجود میباشد. موضوع ازین قرار است که تمام موجودات، اعم از نباتات و جمادات شعور دارند که در عنوان آخری این فصل تشریح خواهد شد.

تعداد ارواح: آنچه مسلّم است، روح در قرآن دو کاربرد حقیقی دارد، یکی در مورد روح انسان و دیگری در مورد ارواح دیگر است. خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: رَفِیعُ الدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ یُلْقِی الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَی مَنْ یَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ لِیُنْدِرَ یَوْمَ التَّلَاقِ ۞ غافر: 15 بالا برنده درجات و صاحب عرش است، روح را (که روح القدس و یا کدام روحی دیگری که است) به فرمانش به هر کس از بندگانش که بخواهد القا می کند تا مردم را از روز ملاقات (که روز رستاخیز است) بیم دهد. اکثر علماء درینجا روح را بمعنی وحی گرفته اند یعنی کلام خدا<sup>چ</sup> که به انبیاءِ الهی و از

زبان آنها به ما رسیده است ولی در این آبه القای روح بعد از خاتم النبیین برای دیگران نیز است، پس چگونه؟ درینجا در بارهٔ روحی که ذکر شده است روحی است که توانائی کمک باطنی اشخاص را دارا میباشد لذا خداوند این روح را بالای اشخاص خاص میفرستد تا آنان نخست خود تقویت روحانی شده و بعد سایر مردم را از روز قیامت بترسانند. باید گفت که غیر از ارواح انسانی ارواح دیگر هم وجود دارند که خیلی قدرتمند هستند. در آیه ذیل واضح میگردد که روح در آیه فوق به معنای کلام خدا آنه بلکه یک موجود دیگری است. خداوند میفرماید: وگذلیك آؤ مین آفریا ما گفت تلوی ما الگیتائ ولا الإیمان ولکی به معنای کلام خدا آن نه بلکه یک موجود دیگری است. خداوند میفرماید: وحواط مستقیم آلی الشوری: 52 وهمین گونه روحی از امر خودمان به سوی تو وحی کردیم تو نمی دانستی کتاب چیست و نه ایمان (کدام است) ولی آن را نوری گردانیدیم که هر که از بندگان خود را بخواهیم به وسیله آن راه می نماییم و به راستی که تو به خوبی به راه راست هدایت می کنی. قسمیکه قبلاً تفسیر شد، روح یک مخلوق دیگر غیر از ملک است و درین آیه واضح گردید که روح عبارت از قران و کتاب نیست بلکه روح الامین (جبرئیل ع) است که توسط همین روح محمد الرسول الله و اخداوند تعلیم قرآن و ایمان داده است. چراکه اگر درین جا روح بمعنی قرآن باشد پس ما قرآن را میدانیم و می فهمیم در حالیکه در عنوان فوق گفته شد که ما برای درک روح علم کافی نداریم و جهت فهمیدن روح علم باشد بس واضح است که درین آیه روح بمعنی قرآن نیست بلکه بمعنی همان روح الامین جبرئیل عاست که او ملک نیست بلکه روح است.

منظور مطلب اینکه ارسال کلام خدا<sup>۳</sup> توسط یک روح بالای روح دیگر میباشد یعنی خداوند<sup>۳</sup> کلام خود را جهت هدایت بشر ذریعه جبرئیل امین بر محمد امین فرستاد. روح از ملک در قرآن واضح تفکیک شده است. خداوند<sup>۳</sup> میفرماید: تَنَوَّلُ الْمَلاَئِکَةُ وَالرُّوحُ فِیهَا بِإِذْنِ رَبِّهِمْ مِنْ کُلِ آمْرٍ ۞ القدر: 4 فرشتگان و روح در آن شب به اذن پروردگارشان برای (تقدیر و تنظیم) هر کاری نازل می شوند. از آیه فوق و آیه ذیل ثابت میشود که روح غیر از مَلک است. خداوند<sup>۳</sup> میفرماید: تَعُرُجُ الْمَلائِکَةُ وَالرُّوحُ إِلَیْهِ فِی یَوْمِ کَانَ مِقْدَارُهُ خَسِینَ ٱلْفَ سَنَةٍ ۞ المعارج: 4 فرشتگان و روح در روزی که مقدارش پنجاه هزار سال است به سوی او بالا می روند. یعنی فرشتگان و ارواح موجوداتِ جداگانه هستند. در جای دیگر خداوند<sup>۳</sup> روح، انسان و ملک را جداگانانه ذکر کرده است. خداوند<sup>۳</sup> میفرماید: إِنْ تَتُوبًا إِلَی اللهَ فَقَدْ صَعَتْ قُلُوبُکُما وَإِنْ تَظَاهَرًا عَلَیهِ فَإِنَّ اللهٔ هُوَ مَوْلاهُ وَجِبْرِیلُ وَصَالِحُ الْمَوْمِنِينَ وَالْمَلائِکَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِیرٌ ۞ التحریم: 4 آگر شا (هسران پیامبر) از کار خود توبه کنید (به نفع شاست، زیرا) دلهایتان از حق منحرف گشته؛ و اگر بر ضد او دست به دست هم دهید، (کاری از پیش نخواهید برد) زیرا خداوند یاور اوست و همچنین جبرئیل و مؤمنان صالح، و فرشتگان بعد از آنان پشتیبان اویند.

خداوند عبرئيل المين خطاب ميكند و ميفرمايد: وَإِنَّهُ لَتَنْزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْأُوحُ الْأُمِينُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِن الْمُنْدِرِينَ الشعراء: 192 – 194 و اين (قرآن) از سوي پروردگار جهانيان نازل شده است. که روحالامين (جبرئيل) آن را بر دل تو فرود آورده است. بر قلب تو، تا از بيم دهندگان باشي. اول بايد گفت که درين آيه به جبرئيل وح خطاب شده است نه ملک و دوم اينکه امانتداری جبرئيل ارتباط به اراده فطری او دارد. مانند انسانها که بدی و نيکی در فطرت شان الهام گرديده و اعمال شان کاملاً فطری ميباشند، جبرئيل توانائی خيانت در نزول وحی را داشت اما خداوند به علم قديم خود ميدانست که او امانتدار است ازين رو در قرآن او را به اسم روح الامين ذکر نموده است و روح به معنی عقل است چرا که حمل کننده وحی الهی یک موجود با عقل و امين می بايست بود.

اکنون خداوند<sup>5</sup> مخلوقی را برای بشر معرفی میکند و میفرماید: مَنْ کَانَ عَدُوًّا بِلَّهِ وَمَلَائِکَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِیلَ وَمِیکَالَ فَإِنَّ اللَّهُ عَدُوًّ لِلْکَافِرِینَ کَاللَّهِ وَمَلَائِکَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِیلَ وَمِیکَالَ فَإِنَّ اللَّهُ عَدُوًّا لِلْکَافِرِینَ کَاهُ الله عَدُلُو الله الله و ملک و روح ثابت مورد جبرئیل که مَلک نیست بلکه روح است در فوق ثابت گردید، در آیه فوق ذکر میکائیل منفرد از ذکر انسان و ملک و روح ثابت میسازد که میکائیل نه ملک است و نه به او روح خطاب شده است بلکه یک موجود دیگری از موجودات خداوندی میباشد.

در عناوین بالا گفتیم که روح القدس با عیسی عیکجا بود و بعد از وفاتش آن روح از وی جدا گردید ولی عیسی عقد آمدنِ پیامبرِ بعد از خود را بشارت داد و به مردم گفت که کلام آن پیامبر کلام خدا خواهد بود و او مرا تصدیق خواهد کرد. خداوند عیفرماید: وَإِذْ قَالَ عِیسَی ابْنُ مَرْیَمَ بشارت داد و به مردم گفت که کلام آن پیامبر کلام خدا خواهد بود و او مرا تصدیق خواهد کرد. خداوند میفرماید: وَإِذْ قَالَ عِیسَی ابْنُ مَرْیَمَ بشارت داد و به مردم گفت که کلام آن پینی اسرائیل! من فرستاده خدا به سوی شما هستم در حالی سخر مُیین پی الصف: 6 و به یاد آورید هنگامی را که عیسی پسر مربم گفت: ای بنی اسرائیل! من فرستاده خدا به سوی شما هستم در حالی که تصدیق کننده کتابی که قبل از من فرستاده شده یعنی تورات میباشم، و بشارت دهنده به رسولی هستم که بعد از من میآید، و نام او احمد است، هنگامی که او (احمد) با معجزات و دلائل روشن به سراغ آنما آمد گفتند این سحری است آشکار!. بلی آیات قرآن بر رسالت عیسی عدلالت میکنند. در انجیل یوحنا چنین آمده است: امّا چون آن مدافع که از نزد پدر برای شما میفرستم بیاید، یعنی روح راستی که از پدر صادر می شود، او خود دربارهٔ من شهادت خواهد داد. عهد جدید، انجیل یوحنا، فصل 15، آیه 26 اگر در این آیه انجیل دقت شود اینکه عیسی میشود، او خود دربارهٔ من شهادت خواهد داد. عهد جدید، انجیل یوحنا، فصل 15، آیه 26 اگر در این آیه انجیل دقت شود اینکه عیسی میگوید که آن روح را من می فرستم به معنای جدا شدن روح القدس از بدن عیسی عبعد از وفات ایشان است که بعد از آن این روح حاوی

کلام خدا خواهد بود یعنی کلام خدا (قرآن) توسط این روح (روح القدس، جبرئیل ع) به حضرت محمد ارسال خواهد شد و در مورد اینکه عیسی عیسر خدا نه بلکه بنده و رسول اوست شهادت خواهد داد.

روح انسانی که به آدم داده شد و به نسل او انتقال کرد، با رُشد و پرورش به کمال میرسد و انسان را مکلف به تکالیف شرعیه میسازد ولی روح القدس برعکس روح انسانی قبلاً پرورده شده است، این همان روحی است که به عیسی داده شد تا روحی انسانی اش را صیقل داده و او را صاحب معجزات فطری بسازد. روحی که بالای پیامبران نازل میشد روح الامین (جبرئیل ۴) بود که به آنها وحی الهی را میآورد تا برایشان هدایت و نور باشد و دیگران را ذریعه همین اندرز بدهند. و روحی که درین زمان بالای مومنین نازل میشود تا مومنین استطاعت انذار مردم را از روز قیامت پیدا کنند، اینها همه ارواحی هستند که ما جز به موجودیت آنان علم نداریم.

نفس چیست؟: در علم انسان شناسی شناخت نفس یک مورد بنیادین تلقی گردیده است. کتاب های گوناگونی برای توضیح عقل و نفس که با هم چه تفاوت دارند نوشته شده است ولی ما در حدود چند سطر این مطلب را واضح ساخته ایم. موجودیت هر شی نفس او پنداشته میشود، خداوند در مورد نفس خویش میفرماید: لای تَقَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْکَافِرِینَ أَوْلِیَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِینَ وَمَنْ یَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَیْسَ مِنَ اللّهِ فِی شَیْءِ میشود، خداوند در مورد نفس خویش میفرماید: لایت تَقِخِدِ الْمُؤْمِنُونَ الْکَافِرِینَ أَوْلِیَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِینَ وَمَنْ یَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَیْسَ مِنَ اللّهِ فِی شَیْءِ اللّهُ اللّهِ على الللهِ اللّه اللّهِ اللّهِ على الللهِ الللهِ الللهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ الللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللّهِ الللهِ اللّهِ الللّهِ اللللهِ الللّهِ اللللهِ اللللهِ الللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ الللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ الللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله

حکمت و تمامی صفات خداوند قابل مشاهده است خداوند قابل مشاهده نیست این امر به مخلوقات نا ممکن است که خداوند را درین عالم ببینند. ولی صفات خداوند قابل مشاهده است خداوند صفات خویش را که در قرآن درج است به ما آموخته است و این صفات از ذات خداوند سرچشمه گرفته اند و ما میتوانیم در پرتو صفاتش نفس یعنی ذات او را مجازاً مشاهده نماییم و بزرگی و دانائی او را احساس کنیم. پس نفس خداوند همان ذات اوست و صفات او نیز مربوط به ذات او میباشند. در جای دیگر خداوند میفرماید: وَإِذَا جَاءَكُ الَّذِینَ یُوْمِئُونَ بِآیَاتِنَا فَقُلُ سَلَامٌ عَلَیْکُمْ کَتَبَ رَبُّکُمْ عَلَی نَفْسِهِ الرَّحُمَّ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْکُمْ سُوعًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ عَفُورٌ رَحِیمٌ پُو الانعام: 54 و چون کسانی که به آیات ما ایمان دارند نزد تو آیند بگو درود بر شما پروردگارتان رحمت را بر خود لازم و مقرر کرده که هر کس از شما به نادایی کار بدی کند و آنگاه به توبه و صلاح آید پس وی آمرزنده مهربان است. باید این مسئله را فهمید که نفس یا عقل ما با نفس خداوند کاداوند کنداوند کنداوند کادام تناسبی ندارد، نفس خداوند یعنی ذات خداوند که در برگیرنده علم و حکمت او می باشد، و تمامی صفات خداوند خوات او را توصیف میکنند و نفس آدمی نیز ذات آدمی است که عقل و شعور وی صفات او مربوط به ذات آدمی میباشد.

فرق بین عقل و نفس وجود ندارد. اینجا در موردش کوتاه پرداخته میشود. خداوند کلام یوسف ٔ را در قرآن نقل کرده میفرماید: وَمَا أَبرِّئُ نَفْسِي إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ بِالسَّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِي إِنَّ رَبِي عَفُورٌ رَحِيمٌ ۞ یوسف: 53 و من نفس خود را تبرئه نمی کنم چرا که نفس قطعاً به بدی امر می کند مگر کسی را که خدا رحم کند زیرا پروردگار من آمرزنده مهربان است. امر نفس همه جهات را دربر میگیرد، چه بد باشد چه خوب نفس انسان بخاطر تسکین آدمی کوشا است. نفس انسان یعنی خود انسان یا شخصیت میبخشد و این شخصیت را نفسِ شخص میگویند ورنه نفس کدام پدیده جداگانه نیست. نفس یا وجود انسان عقل دارد و همان عقل است که خداوند به انسان الهام کرده و توسط او خوبی و بدی را تفکیک میکند. به عبارت دیگر نفس آدمی یعنی وجود آدمی که نفسش برتر از نفس حیوانات است. عقل یا نفسِ انسانِ مومن به اساس احکام پروردگار ت که در کتب آسمانی وارد شده است، نعمات ابدی را بر نعمت های فانی دنیوی ترجیح میدهد. خداوند هم نفس دارد، نفس ما که با نفس او قیاس نمیشود از آنجائیکه در آیات بیست و هشتم و پنجاه و چهارم فوق توضیح داده شد که نفس خداوند وجود اوست و علم و حکمت و تمامی صفات وی، ذات یعنی نفس او را توصیف میکنند و نفس انسان همچنان مجموعه صفات و وجود خود انسان است.

نفس کدام پدیده جداگانه نیست که قدرت تفکر داشته باشد، خوبی و بدی را درک نماید و ما را به بدی امر کند. نفس همان روح یا عقل را گویند که دارای توانائی فکری است که پدیده امر و نحی از آنجا صادر میگردد. در آیه فوق همین مطلب بیان شده است که نفس به بدی امر میکند یعنی نفس اماره یکی از اجزای مراحلِ تکامل عقل انسانی است که بنابر بُن بست و تلقین شیاطین، بخاطر تسکین آدمی راه های غیر مشروع را به او پیشنهاد می نماید الی اینکه آن نفس به مراحل خوبتر که قرآن آن را نفوس لوامه و مطمئنه گفته است برسد. خداوند میفرماید: و سوگند به نفس ملامت گر. یعنی نفس انسان با تفکر خود را ملامت میکند پس نفس عبارت از همان عقل یا روح میباشد. در جای دیگر خداوند میفرماید: یَا آیَتُهَا التَّفْسُ الْمُطْمَئِنَةُ وَ الفجر: 27 تو ای روح آرام یافته!. نفس انسان با تفکر مطمئن میشود پس نفس عبارت از همان عقل یا روح است که در فوق گفته شد. قابل یادآوریست که شخصی که نفسش به مرحله آخری

یعنی درجه مطمئنه رسیده باشد امکان دارد با وسوسه های شیطان و لذات دنیوی دوباره به مرحله اولی یعنی نفس اماره رجوع کند. این امر در اشخاص جوان جهت پیکر قوی شان زیادتر اتفاق میأفتد که قضیه یوسف<sup>ع</sup> نیز از آن قرار بود.

آیا قلبِ انسان محلِ تفکر اوست؟ عقل چیست؟: مستقیماً به موضوع عنوان پرداخته شود اینکه با مطابقت به حکمتی که هر راز باید در زمان معینش فاش گردد، خداوند طبق فرهنگ دیرینه مردم در آیات ذیل در مورد امور معنوی قلب سخن گفته است و نیز معنای فزیکی اش را که همان پارچه گوشتی که در سینه موقعیت دارد بیان نموده است. خداوند میفرماید: وَأَنْدِرْهُمْ یَوْمَ اللَّرْفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَی الْحُنَاجِرِ کَاظِمِینَ مَا لِلطَّالِمِینَ مِنْ جَمِیمٍ وَلا شَفِیعٍ یُطَاعُ ۞ یَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْیُنِ وَمَا تُخْفِی الصَّدُورُ ۞ غافر: 18 - 19 و آنها را از روز نزدیک بترسان، هنگامی که از شدت وحشت دلها به گلوگاه میرسد و تمامی وجود آنها مملو از اندوه می گردد؛ برای ستمکاران دوستی وجود ندارد، و نه شفاعت کننده ای که شفاعتش پذیرفته شود. او چشمهایی را که به خیانت می گردد و آنچه را سینهها پنهان میدارند، میداند. بحث فرهنگی در مورد قلب از اینجا آغاز میگردد خداوند میفرماید: گلًا بَلُ رَانَ عَلَی قُلُومِهِمْ مَا کَانُوا یَکْسِبُونَ ۞ المطففین: 14 چنین نیست که آنها می پندارند، بلکه اعمالشان چون زنگاری بر دلهایشان نشسته است. قلب انسان آهن نیست که زنگ بگیرد پس واضیح است که خداوند مطابق به فرهنگ مردم با آنان سخن گفته است.

در فرهنگ زبان عربی کلمه عجم به معنی گنگ و لال است. کسانی که غیر عرب هستند و زبان عربی نمی دانند نزد اعراب به مثابه اشخاص گنگ اند. بلی این یک واقعیت تلخ برای سایرین میباشد که هیچ زبانی مانند زبان عربی فصاحت و بالاغت ندارد بنابر همین واقعیت اعراب با جرأتِ بالا دیگران را عجمی خطاب میکنند و از گذشته ها این واژه به یک فرهنگ تبدیل شده است فرهنگی که خداوند تنیز آنرا بیان نموده است: وَلَوْ جَعَلْناهُ قُرْآنًا أَعْجَمِیًا لَقَالُوا لَوْلاً فُصِلَتْ آیَاتُهُ أَأَعْجَمِیً وَعَرَبِیٌ قُلْ هُوَ لِلَّذِینَ آمَنُوا هُدًی وَشِفَاءٌ وَالَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ فِی آذَامِیمٌ وَقُرْ وَقُرْتَ مَعَلْنَهُ قُرْآنًا أَعْجَمِیًا لَقَالُوا لَوْلاً فُصِلَتْ آیَاتُهُ أَأَعْجَمِیٌ وَعَرَبِیٌ قُلْ هُو لِلَّذِینَ آمَنُوا هُدًی وَشِفَاءٌ وَالَّذِینَ لَا یُوْمِنُونَ فِی آذَامِیمٌ وَقُرْ وَلَّی مِعْمَی وَالْ مِیدادیم حتماً می گفتند: «چرا آیاتش روشن نیست؟! قرآن عجمی از پیغمبری عربی؟!» بگو: «این (کتاب) برای کسانی که ایمان آوردهاند هدایت و درمان است؛ ولی کسانی که ایمان نیست و کوبی نابینا هستند و آن را نمی بینند؛ آنها (همچون کسانی هستند که گوئی) از راه دور صدا زده می میشوند». عجمی بودن کدام عیب نیست و نه ننگ است بلکه یک واقعیت است. کسانی که از عجمی بودن احساس ننگ می کنند زبان عربی بیاموزند و خود را افتخار ببخشند. باید گفت که در هر جای قرآن بشمول این مورد که خداوند مطابق به فرهنگ نیک مردم سخن گفته است جهت تفهیم هرچه بیشتر مخاطبین و سایرین بوده است.

پندار بشر از سابق چنین بوده است که عقل از قلب ترشیح میکند و علمای فعلی میپندارند که عقل محصولی از مغز انسانی است اگر عقل تولیدی از مغز انسان میبود پس مغز فیل که سه برابر مغز انسان است بزرگترین متفکر جهان تلقی میگردید. ولی انسان جایگاه عقل خود را ثابت کرده نمیتواند چرا که نظر به عنوان مافوق علم که به انسان جهت تثبیت عقل و روح داده شده است قلیل است. از آنجائیکه قرآن عقل را به قلب نسبت میدهد، از روی فرهنگ دیرینه ای است که اعراب به او قایل بودند پس نسبت دادن عقل به قلب، جهتِ تفهیمی داشته است که در عرصه تفهیم نیز خیلی موثر ثابت گردیده است. در آنزمان قلب را آله تفکر میپنداشتند نه خودِ فکر، اگر قلب یا مغز را کامپیوتر فرض

کنیم پس عقل یا روح حیثیت جریان برق را در او دارد. فردا اگر گفته شود جگر انسان مرکز تفکر اوست پس چه باید کرد؟ اینها همه تجرباتی اند که انسان آنراکسب و جهت اخذ تجربات بیشتر به پیش روانه میشود. بر بنیاد خیال پردازی ها اگر فردا علم ساینس به جای برسد که حتی دماغ انسان را به انسان دیگری پیوند بزند یا از اعضای بدن حیوانات برای انسانها استفاده شود پس در رابطه به پیوند اعضای بدن انسان اصول این است که هر شخصی که بیشترین اعضا را از دیگری اخذ کند دارای شخصیت یا روح همان شخص خواهد بود چرا که کثرت اعضا بر اعضای قلیل او غالب خواهند آمد. باید ذکر شود شخصی که اکثر اعضای بدن خود را به شخص دیگری عطیه کند پس این انتقال وجود آن شخص در وجود این شخص شمرده خواهد شد. در مورد پیوند های قلبی و دماغی در ذیل پرداخته خواهد شد که هیچ نوع تأثیر روحی بنابر شخص در مقابل مجموع اعضای وجود اخذ کننده ندارد.

اگر گفته شود که دماغ انسان دارای حافظه است و معلومات شخص را ثبت مینماید پس باید گفت که به اساس انکشافات جدید ساینسی نه تنها دماغ بلکه هر حجره بدن انسان کار ثبت معلومات را انجام داده میتواند. در دانشگاه هارورد ایالات متحده آمریکا در موسسه (Wyss) یک بایوانجینیر و نسل شناس به نام جورج چرچ (George McDonald Church) 5.5 (پیتابایت را که تقریباً معادل به 700 تیرابایت میباشد در یک گرام DNA انسانی جابجا یعنی ثبت کرد و این کار وی هزار مرتبه بالاتر از ریکارد قبلی بود و درین اواخر دانشمندان دانشگاه مذکور یک فیلم سینمایی را بر روی DNA ذخیره سازی کردند و موفقانه آنرا جهت تماشای دوباره بدست آوردند. خداوند در باره حافظه انسان چنین میفرماید: بَلْ هُوَ آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ فِی صُدُورِ الَّذِینَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا یَجْحَدُ بِآیَاتِیّا إِلَّا الظَّالِمُونَ ﴿ عنکبوت: 49 بلکه (قرآن) آیاتی انسان چنین میفرماید: بَلْ هُو آیَاتٌ بَیِّنَاتٌ فی صُدُورِ الَّذِینَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا یَجْحَدُ بِآیاتِیّا إِلَّا الظَّالِمُونَ ﴿ عنکبوت: 49 بلکه (قرآن) آیاتی روشن در سینه های کسانی است که علم (الهی) یافته اند و جز ستمگران منکر آیات ما نمی شوند. حافظه انسان میباشد پس خداوند تنیز بر وی بوده میتواند و عمدتاً در مغزش و چونکه مردم فرهنگی آن زمان برین قایل بودند که حافظه در سینه انسان میباشد پس خداوند تنیز بر اساس معلوماتِ ایشان سخن گفته است که هیچ کدام منافاتی با علم امروزی ندارد. قسمیکه در فوق بیان گردید و در ذیل بیشتر توضیح داده خواهد شد.

در خلال موضوع آفرینش انسان، زمانیکه ذکر جوارح وی به میان میآید خداوند میفرماید: و لَقَدْ ذَرَانًا لِجِهَنَمَ كثیراً مِن اجْبِنَ وَ الْإِنْسِ هَمُّهُ قُلُوبٌ لِا يَشْمَعُونَ كِما أُولِئِک كَالْأَنعام بَلْ هُمْ أَصَلُ أُولِئِک هُمُ الْعافِلُونَ فِی الاعراف: 179 و حقّا که ما بسیاری از جن و انس را (گویی) برای دوزخ آفریده ایم، زیرا که دل ها دارند ولی (حقایق را) بدان نمی فهمند، و چشم ها دارند ولی بدان (به عبرت) نمی نگرند و گوش ها دارند ولی بدان (معارف حقّه را) نمی شنوند آنما مانند چهارپایانند بلکه گمراه ترند (زیرا با داشتن استعداد رُشد و تکامل، به راه باطل می روند) و آنما همان غافلانند. درین آیه فعالیت چشم و گوش واضح و قابل درک است ولی فعالیت قلب برای تفهیم و تحلیل مسایل است؟ آیا میتوانیم بجای مغز توسط قلب خود بیندیشیم؟ این یک مسئله پیچیده نزد مردم میباشد. حل این مسئله آن هم در یک کلام و با شواهد بیشتر در شرح آیه ذیل بیان میگردد. خداوند میفرماید: أَفَلَمْ یَصِیرُوا فِی الْأَرْضِ فَتَکُونَ هُمُ قُلُوبٌ یَعْقِلُونَ کِمَا أَوْ الْحَالَ مَنْ اللَّهُوبُ الَّتِی فِی الصَّدُورِ الله الحج: 46 آیا در زمین گردش نکرده اند تا دلهایی داشته باشند که با آن بشنوند در حقیقت چشمها کور نیست لیکن دلهایی که در سینه هاست کور است. قرآن در جاهای مختلف تفکر آدمی را به قلبش ارتباط میدهد نه به مغزش. این امر برخلاف علوم ساینسی است چراکه ساینس هنوز به بسیاری از حقایق جاهای مختلف تفکر آدمی را به قلبش ارتباط میدهد نه به مغزش. این امر برخلاف علوم ساینسی است چراکه ساینس هنوز به بسیاری از حقایق جاهای که تلف تفکر آدمی را به قلبش ارتباط میدهد نه به مغزش. این امر برخلاف علوم ساینسی است چراکه ساینس هنوز به بسیاری از حقیق

جهان نرسیده است. پارچه گوشتی که در داخل سینه انسان وجود دارد که وظیفه اش رساندن خون به اطراف بدن است آیا محل تعقل بوده میتواند؟ یا آیا ساینس بدان مغزی که اشاره دارد جای تفکر شده میتواند؟ پاسخ همان است که قبلاً بتفصیل ارائه کردیم اینکه عقل، روح، نفس، جان، فطرت، وجدان، فکر، هوش، قلب، مغز، فراصت، بصیرت، شعور، نبوغ، استعداد، شخصیت وغیره که در تمام بدن انسان است تماماً یک هدف را ارائه میکنند، نام های مختلفی برای روح انسانی اند که در ادوار مختلف زندگانی انسانها نام گذاری شده اند و اجزای مراحل رُشد دانائی آنان را به اساس تجربه شان در بر میگیرد و بخصوص به ذکاوت شان اطلاق میگردد.

در جای دیگر خداوند میفرماید: إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَی لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَی السَّمْعَ وَهُوَ شَهِیدٌ ۞ ق: 37 در این تذكری است برای آن كس كه عقل دارد، یا گوش فرادهد و حضور یابد. درین آیه كلمات قلب و گوش هر دو به معنی عقل آمده است و این یک دلیل خیلی محكم برای موضوع فوق میباشد.

دلیل دیگری که موضوع فوق را مثل روز روشن واضح میسازد از آیه ذیل ثابت است. خداوند؟ میفرماید: وَأَوْمًا یَتَفَکّرُوا فِي ٱلْفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللهٔ السّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَهُنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّی وَإِنَّ کَثِیرًا مِنَ النّاسِ بِلِقَاءِ رَبِّیمْ لَکَافِرُونَ کِ الروم: 8 آیا در نفس خود به تفکر نیرداخته اند که خداوند آسماغا و زمین و هر چه در بین آنماست همه را جز به حق و تا هنگامی معین نیافریده است و (با این همه) بسیاری از مردم لقای پروردگارشان را سخت منکرند. تفکر در خلقت ذهن آدمی را انکشاف میدهد باید یادآور شد که درین آیه اندیشیدن در نفس به معنی اندیشیدن توسط نفس غرض شناخت نفس است تا شخص متفکر چگونگی تخلیق خود و چگونگی تخلیق کاثنات را ذریعه نفسش یعنی «منی اندیشیدن توسط نفس غرض شناخت نفس است تا شخص متفکر چگونگی تخلیق خود و چگونگی تخلیق کاثنات را ذریعه نفسش یعنی «منی شود» درین آیه خداوند؟ انسان را به اندیشیدن در نفس راهنمایی میکند چرا که مقوله وجود دارد که میگویند: «مثل عَرْفَ نَفْسَهُ فَقَدُ عَرْفَ رَبّهُ» یعنی خود شناسی مقدمه خدا؟ شناسی محسوب میشود. بعضی ها این حدیث را موضوعی گفته اند ازین رو ما به عنوان مقوله آنرا نقل کردیم ورنه با محتوای آیه فوق مطابقت دارد. قسمیکه در آیات فوق مطالعه گردید که خداوند؟ مکان تعقل و اندیشیدن آدمی را به قلب او نسبت داده است پس باید فهمید که آیات قران متضاد همدیگر نیستند و نه با یکدیگر منافات دارند سخن همان است که در فوق گفته شد که تمامی این سوال ها در یک نقطه خلاصه میشود اینکه عقل، روح، نفس، جان، فطرت، وجدان، فکر، هوش، قلب، مغز، در فوق گفته شد که تمامی این سوال ها در یک نقطه خلاصه میشود اینکه عقل، روح، نفس، جان، فطرت، وجدان، فکر، هوش، قلب، مغز، فراصت، بصیرت، شعور، نبوغ، استعداد، شخصیت وغیره تمام را شد و ارائه میکنند، نام های مختلفی برای روح انسانی اند که در ادوار میگیرد و بخصوص به ذکاوت شان را به اساس تجربه شان در بر میگیرد و بخصوص به ذکاوت شان اطلاق میگیرد.

دلم نمیخواهد که این کار را انجام دهم یا دلم میخواهد که به آنجا بروم، این ها اصطلاحاتی اند که از زمانه قدیم بجا مانده اند و جز فرهنگ ما است و در استفادهٔ همچو کلمات هیچ تردیدی وجود ندارد. این واژه از قدیم برای بشر به میراث مانده است و در آن زمان علم بشکل فعلی پیشرفت نکرده بود، الی پنجصد سال قبل از امروز نه تنها مسلمانان بلکه همه مردم جهان بر این باور بودند که مرکز تفکر و اندیشیدن انسان همان قلب اوست. مردم سابق این امر را از عکس العمل احساسات آدمی اقتباس و اتخاذ میکردند یعنی در وقت شادی، اضطراب و خوف این قلب انسان است که میتید پس آنها تیش قلب را بر متفکر بودن قلب پذیرفته بودند. از آنجائیکه ساینس دلایل سرعت تیش قلب را واضح ساخته است ولی در آن زمان علم بشر درین مورد محدود بود زیرا آنها قلب انسان را متفکر و تصمیم گیرنده می پنداشتند. فلهذا بنابر حکمت بالغه خداوندج چنین شد تا انسان از درک روح یا عقل نظر به علم قلیلش عاجز بماند ازین روخداوندج جهت تفهیم هرچه کاملتر بشر بر اساس فرهنگِ مردم آن زمان درین مورد سخن گفت یعنی قلب را محل تفکر انسان گفته است ورنه موجودیت عقل اینکه در قلب انسان است یا در مغز انسان و یا در کدام عضو دیگر او ثابت نیست زیراکه در صفحات فوق در شرح آیه هشتاد و پنجم سوره اسراء واضح گردید اینکه عقل در کجاست، به انسان معلوم نیست و تا به قیامت یک مُعما باقی خواهد ماند زیراکه به انسان آنقدر علم داده نشده است تا روح یا عقل را درک کند. دلیل دیگری برای سخن گفتن پروردگار<sup>ج</sup> مطابق به فرهنگ و درک مردم در مورد طرز تفکر ذوالقرنین در آیه ذیل بیان خواهد شد که درکِ او مطابق به فرهنگ زمان خودش بوده است و نیز شرح بسیاری از مسائل قرآنی از قبیل قاموس متفکر بودن قلب که از کجا قیاس و استخراج شده است، درينجا بيان ميگردد. خداوندج ميفرمايد: حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْن جَمِئَةٍ وَوَجَدَ عِنْدَهَا قَوْمًا قُلْنَا يَا ذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَنْ تَتَّخِذَ فِيهِمْ حُسْنًا ۞ الكهف: 86 تا زماني كه (ذوالقرنين) به محل غروب خورشيد رسيد (منظره غروب) خورشيد را چنين يافت که در چشمه ای گرم و لجن آلود غروب می کند، و نزد آن قومی را یافت (که فساد و ستم می کردند). گفتیم: ای ذوالقرنین! یا (این قوم را به کیفر فساد و ستمشان) عذاب می کنی و یا در میانشان شیوه ای نیک در پیش می گیری. اول باید عرض شود اینکه خداوند مطابق به فرهنگ مردم با آنان سخن گفته است تا هم آنها موضوع را درک کنند و نسل های بعدی از بلاغت قرآن نظر به تفکر پیشرفته خود حقیقت را دریابند. خداوندج درینجا از پندار ذوالقرنین حرف میزند که او آفتاب را چنین دید که در بحر غروب میکند حالآنکه حقیقت ساینسی کشف شده چنین نیست و ما میدانیم که زمین شکل بیضوی دارد ولی دید، فهم و درک ذوالقرنین از حقایق به اساس علم و درایت خودش چنین بود، خداوندج نیز آنرا به همان شیوه یعنی طوریکه ذوالقرنین غروب آفتاب را به سلیقه ای که ملاحظه کرده بود بیان میکند. اصول این است که بعضی اوقات خداوند<sup>ج</sup> جهت تفهیم هرچه بیشتر مطلب، مطابق به فهم مخاطبین سخن گفته است. دیگر اینکه خداوند<sup>ج</sup> به زبان ادب سخن گفته است اگر مکالمه مردم با رسوخ جوامع امروزی شنیده شود اصطلاح طلوع و غروب آفتاب در صحبت های شان مشاهده میشود که حتی در مکاتبات چنین مینگارند ولی این حقیقت مسئله نه بلکه ادبیاتی است که ذریعه قرارداد اجتماعی به فرهنگ مبدل شده است.

پس اگر مقام معنوی قلب جهت متفکر بودنش از دماغ بالاتر میبود پس چرا مقام فیزیکی اش از مغز پایینتر قرار دارد؟ و اگر سخن ساینس را قبول کنیم که عقل در مغز انسان است پس مغز فیل که سه برابر مغز انسان است بزرگترین متفکر جهان تلقی میگردید. اینها همه سوالاتی اند که طبق حکمتِ بالغه و فرموده خداوند<sup>ج</sup>، بر وفق علم قلیل ما تا به قیامت حل نخواهند شد.

قابل یادآوریست که بر بنیاد تحقیقات فوق این امر بالای عقیده مومن اثر منفی و یا مثبت ندارد. اصطلاحات دیگر مانند خون جگر خوردن و بزدل بودن که کاربرد فنی ندارد نیز از قدیم بجا مانده است که تا الحال مورد استفاده در فرهنگ ما قرار دارد. در فرهنگ مردم قدیم جگر انسان مرکز جرأت او پنداشته میشد که همچنان صائب تبریزی غیرت انسان را منشاءِ از جگر وی میداند و میگوید:

## جگر شیر نداری سفر عشق مکن سبزه تیغ درین ره ز کمر می گذرد

در احادیثی که جهت تفهیم هرچه کاملتر مسلمانان بر اساس فرهنگی مردم آن زمان سخن زده شده است، بر منطقی بودن سخنان حضرت محمد محمد محمد ومود: إذا استیقظ آخدگم مِن مَنَامِهِ فَلیَستَنشِر ثَلاَثَ مَرَّاتِ فَانَ الشَّطَانَ بیست که حضرت محمد ومود: إذا استیقظ آخدگم مِن مَنَامِهِ فَلیَستَنشِر ثَلاَثَ مَرَّاتِ فَانَ الشَّطَانَ بیست علیه از بینی خود را شستشو (خالی) کند زیرا که شیطان در پرده های بینی بودوباش دارد. اینجا منظور از شیطان همان میکروب ها است و در حدیث دیگری نیز مراد از شیطان همان میکروب ها گونته شده است، آنرا جابر رض روایت میکند که رسول الله م فرمود: عَطُّوا الإناءَ وَاوْکُوا البَقاءَ وَاَعْلُوا البَابَ وَاطْفِلُوا البَتِرَاجَ فَإِنَّ الشَّيطَانَ لاَ یَحُلُ سِقاءً مسلم: کُلکِ فَلاَیْمَتُهُ بَابًا وَلاَیْکشِفُ اِنَاهِ فَلَیْمَا اللَّبِ اِنَاهِ عُودًا وَیَنکُرُ اسمَ اللهِ فَلَیْمَا فَانَ الفَّیسِمَانَ لاَ یَحُومُ عَلَی اللّبِ بینَهُم وَلاَیْمَتُهُ بَابًا وَلاَیکشِفُ اِنَاهِ فَلیْمَا و رویوش ظرفی را که روی آن را پوشانیده است بر نمی دارد. اگر مسلمان دهانه مَشک را باز نمی کند، دری را که بسته شده است نمی گشاید و رویوش ظرفی را که روی آن را پوشانیده است بر نمی دارد. اگر میش ها خانه را بر سر صاحبان آن شعله ور میکند. اگر حضرت محمد منظی صحبت نمیکرد و حقیقت میکروب های ریز در آنومان فاش میگردید، اولاً که مسلمانان کاملاً نمی فهمیدند و ثانیاً برای کفار یک دلیل معقول پیدا میشد تا آنمخس را مجنون خطاب کنند. پس حکمت موضوع را مانند ما بفهمند، پس ازین رو رسول الله معنی از موضوعات مخصوصاً موضوع فوق را به شکل تشبیه به آنما آموخت و آنما همچنان عمار میکردند و از موضرات می درد و را مانند ما بفهمند، پس ازین رو رسول الله معنی را موضوعات مخصوصاً موضوع فوق را به شکل تشبیه به آنما آموخت و آنما همچنان

پیوند قلبی (Heart Transplantation) بگلی روح انسان را تبدیل کرده نمیتواند اگر یک شخص قلب خود را از اثر کدام بیماری تعویض کند و قلب شخص دیگری را برای خود پیوند بزند پس شخصیت وی تغیر نخواهد کرد و او همان شخصی که بود باقی خواهد ماند مگر تحقیقات نشان داده است که اندکی عادات وی تغییر میکند. اگر روح یا عقل در قلب انسان میبود پس آن شخص به یک شخص دیگر تغیر میکرد. اگر روح یا عقل در مغز انسان میبود پس بعضی انسانها با تقریباً 30 در صد مغز نیز میتوانند به حیات خود کما فی السّابِق ادامه دهند مانند کارلوس "نیمه" رودریگز، (Carlos 'Halfy' Rodriguez) که به نام "سوسا" نیز شناخته میشود، پس از پرش از طریق شیشه جلوی اتومبیل خود و فرود آمدن جلو سر او در جاده، بخش بزرگی از مغز و جمجمه خود را در تصادف از دست داد. پزشکان برای کمک به زنده ماندن وی مجبور شدند تا مقادیر زیادی از گوشت و استخوان را جدا کنند و او از آن زمان توانسته است زندگی خود را در میامی، فلورپدا ادامه



در مورد قلب بعضی حرف هاگفته شد و اکنون باید دانسته شود که اشیای بازمانده از بزرگان بالای روح و روان انسان تاثیر خاصی خود را دارد. خداوند درین مورد در باره پادشاهی طالوت میفرماید: وَقَالَ لَمُمْ نَبِشُهُمْ إِنَّ آیَةَ مُلْکِهِ أَنْ یَأْتِیْکُمُ الثّابُوثُ فِیهِ سَکِینَةٌ مِنْ رَبّکُمْ وَبَقِیّةٌ مِمًا نَدُو الله مُوسی و آلُ هَارُونَ تَخْمِلُهُ الْمُلَاثِکَةُ إِنَّ فِی ذَلِكَ لَآیَةً لَکُمْ إِنْ کَنْتُمْ مُؤْمِینَ ۞ البقره: 248 و پیامبرشان بدیشان گفت در حقیقت نشانه پادشاهی او این است که آن صندوق (عهد) که در آن آرامش خاطری از جانب پروردگارتان و بازمانده ای از آنچه خاندان موسی و خاندان هارون (در آن) بر جای نماده اند در حالی که فرشتگان آن را حمل می کنند به سوی شما خواهد آمد مسلماً اگر مؤمن باشید برای شما در این (رویداد) نشانه ای است. تابوت سکینه و اشیای که در آن موجود بود با همه آنها بنی اسرائیل تعلق خاطر داشتند، سیردن تابوت به آنان به معنای حاکم گرداندن شان بالای دشمن محسوب میشد و این یک پیشگوئی عملی بود که خداوند برای اطمینان خاطر آنان انجام داد. تابوت سکینه یا صندوق آرامبخش با آرامی درونی آنها ارتباط داشت پس نزول آرامش خداوند همان ازدیاد ادراک و فصاحت مومنین بود تا بر پیشگوئی الشه عَلِیمًا حَکِیمًا ۞ افتح: 4 اوست که آرامش را در دل های مؤمنان نازل کرد، تا ایمانی بر ایمانشان بیفزاید. و سیفره و آنها بر ایمانش ایمان با عقل و دانایی سر و کار دارد پس نزول آرامش خداوند همان ازدیاد ادراک و فصاحت موبنین است تا بر پیشگوئی فتح میبن علماً یقین پیدا کنند.

حقیقت جنیان: گرچه این موضوع خلاف دیباچه کتاب بنظر میرسد ولی باید گفت که شناخت جنیان و شناخت حیوانات جزء لاینفک علم انسانشناسی میباشد یعنی مقدمه ای است که بدون آن شناخت انسان ناممکن میشود. از همین رو جنیانی که ما حتی قادر به دیدن آنها نیستیم ایمان به آنان بخشی از عقاید ما مسلمانان را تشکیل میدهد. مطلب اینکه شناخت و ایمان به این مخلوق پنهان در پرتو آیات قرآن بالای ما فرض است. سرنخ اصلی جهت تحلیل مبحث هذا از این پرسش بدست میآید هنگامی که خداوند<sup>ج</sup> به فرشتگان امر کرد تا آدم<sup>ع</sup> را سجده کنند پس ابلیس که جن بود در آنجا در میان فرشتگان چه میکرد؟ اگر ابلیس از جنس ملایکه نبود پس حضور او در بین فرشتگان مانند حضور باالفعل فرشتگان در بین ما انسانها خواهد بود که این غیر ممکن است زیرا که کدام قرینه برای حضور آنها بین ما وجود ندارد. خداوند میفرماید كه فرشتگان از جمله جنبندگان (مانند مخلوقات زميني) نيستند: وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ دَابَّةٍ وَالْمَلَائِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ۞ النحل: 49 و آنچه در آسمان ها و زمين از جنبندگان و فرشتگان وجود دارد، فقط براي خدا سجده مي كنند و تكبّر و سركشي نمی ورزند. از همین رو خداوند<sup>ج</sup> درین آیه جنبدنگان و فرشتگان را موجودات جداگانه ذکر نموده است. پس انسان چطور؟ آیا او هم یک نوع دابه است؟. خداوند ميفرمايد: وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَابِّ وَالْأَنْعَامِ مُعْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ كَذَلِكَ إِنَّا يَعْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَزيزٌ عَفُورٌ ۞ فاطر: 28 و از انسانها و جنبندگان و چهارپایان انواعی با رنگهای مختلف، (آری) حقیقت چنین است: از میان بندگان خدا، تنها دانشمندان از او می ترسند؛ خداوند عزیز و غفور است. گرچه درین آیه دابه به غیر از انسانها و چهارپایان گفته شده است ولی از آیه دیگری همین سوره كاملاً برميآيدكه انسانها و چهارپايان و تمامي جانداران دابه هستند. خداوند ميفرمايد: وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلَكِنْ يُؤَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَل مُسَمَّى فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا ۞ فاطر: 45 اگر خداوند مردم را به سبب كارهايي كه انجام داده اند مجازات کند، جنبندهای را بر پشت زمین باقی نخواهد گذاشت! ولی (به لطفش) آنها را تا سرآمد معیّنی تأخیر میاندازد (و مهلت اصلاح می دهد) امّا هنگامی که اجل آنان فرا رسد، (خداوند هر کس را به مقتضای عملش جزا می دهد) او نسبت به بندگانش بیناست (و از اعمال و نیّات همه آگاه است). ولی برای فرشتگان چنین چیزی تفکیک پذیر است زیراکه آنها دابه نیستند بلکه پرنده هستند، خداوندج جنبدنگان و پرندگان را با تفکیک چنین بیان میفرماید: وَ ما مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لا طائِرِ یَطیرُ بِجَناحَیْهِ اِلاَّ أُمُّمٌ أَمْثالُکُمْ ما فَرَّطْنا فِي الْکِتابِ مِنْ شَيْءِثُمُّ إِلِيرَهِِّمْيُحْشَرُونَ ۞ النعام: 38 هيچ جنبنده اي در زمين، و هيچ پرنده اي كه با دو بال خود پرواز مي كند، نيست مگر اينكه اُمتهایی همانند شما هستند. ما هیچ چیز را در این کتاب، فرو گذار نکردیم سپس همگی به سوی پروردگارشان محشور می گردند. یعنی با فرق اینکه بعضی از فرشتگان دارای چندین بال هستند، خداوند عفرشتگان را با اوصاف «صاحب بالهای دو گانه و سه گانه و چهار گانه» یاد کرده است که در ذیل تحت همین عنوان تشریح خواهد شد.

اگر ابلیس مَلک بود پس قرآن چرا او را در آیه پنجاهم ذیل جن خطاب نموده است؟ در لغتِ عرب، جن چیزی پنهانی را گویند که انسان صلاحیت دیدن آن را نداشته باشد و کلمه جنت از همین ردیف استخراج شده است. قرآن حتی طفل انسان را هنگامی که در بطن مادر میباشد جن خطاب نموده است. خداوند میفرماید: الَّذِینَ یَجْتَنِبُونَ کَبَائِرَ الْإِثْم وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَعْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِن الْأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَی النجم: 32 همانها که از گناهان بزرگ و اعمال زشت

دوری می کنند، جز گناهان صغیره (که گاه آلوده آن می شوند)؛ آمرزش پروردگار تو گسترده است؛ او نسبت به شما از همه آگاهتر است از آن هنگام که شما را از زمین آفرید و در آن موقع که بصورت جنینهایی در شکم مادرانتان بودید؛ پس خودستایی نکنید، او پرهیزگاران را بمتر میشناسد. ازین رو فرشتگان نیز جن هستند، قابل دید نمی باشند و شیاطینی راکه مردم جن میگویند آنما هم جن هستند ولی با فرقِ اشرار و ابرار شان كه در آيات ذيل واضح شده است. خداوند ميفرمايد: وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ ۞ البقره: 34 و چون به فرشتگان گفتيم بر آدم سجده بريد، همه سجده بردند جز ابليس كه سركشيد و كبر ورزيد و از كافران شد. بیاد داشته باشید که ابلیس زمانیکه حکم پروردگار خود را شکست کافر شد و او از قبل کافر نبود. و همین طور با همین عمل از جنیان شد و قبل از او از فرشتگان بود. خداوند ميفرمايد: وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْجِينَ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ أَفَتَتَّخِذُونَهُ وَذُرِيَّتَهُ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُويِي وَهُمْ لَكُمْ عَدُقٌ بِئْسَ لِلظَّالِمِينَ بَدَلًا ۞ الكهف: 50 به ياد آريد زمايي راكه به فرشتگان گفتيم براي آدم سجده كنيد آنها همگی سجده کردند، جز ابلیس، او از جن بود، سپس از فرمان پروردگارش خارج شد، آیا (با اینحال) او و فرزندانش را به جاي من اولياي خود انتخاب مي كنيد در حالي كه دشمن شما هستند؟ اينها چه جانشينهاي بدي براي ظالماناند. اين بلاغت قرآن است كه كلمه "كَانّ" را در آیات فوق بیان نموده است و در هر دو آیات فوق کلمه «گانی» بمعنای شدن است نه بمعنای بودن. ابلیس فرشته بود که جهت عدم سجده به آدم ٔ از جنیان شد یعنی شیطان شد. در فرهنگ دیرینه بشر تا الحال پدیده جن یک کلمه زشت و خشِن تلقی میشود چون از دیرها بدینسو جن به بدان و اشرار مخلوق پنهان گفته میشود ورنه اصل امر اینطور نیست، جن کلمه جامع است که خوبان و بدان یعنی همه مخلوق پنهان را دربر میگیرد. تمامی مخلوق پنهان چه فرشتگان باشند چه شیاطین همه آنها جن هستند. در سوره الصفات خداوند واضح فرموده است که فرشتگان جن هستند. درین سوره از آیه 149 الی 157 خداوند<sup>ج</sup> پیرامون ردِ افک مشرکین میگوید که فرشتگان دختران خدا<sup>ج</sup> نیستند و آنها مانند جنبدگان از جنس مونث نيز نمى باشند و متصلاً در آيه 158 ميفرمايد: وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِيَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الجُيَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ ۞ الصفات: 158 آنها (مشرکان) میان خدا و جن، نسب و خویشی قرار دادند، در صورتی که جنیان به خوبی می دانند که (روز قیامت برای حساب و پاداش) احضار خواهند شد. اگر در تسلسل آیات مذکوره بالا دقت شود خداوندج ملایک را جن خطاب نموده است. قسمیکه از این آیه بر میاید مشرکین وجود فزیکی جنیان را به وجود بیکران و لایتناهی خداع نسبت میدادند و نیکان آنها را دختران خداع میگفتند، افراد نیک جنیان راکه ملایک هستند خداوندج تصدیق میکند با تفکیک اینکه آنها بر خلاف شیاطین شان به روز آخرت ایمان دارند ولی اینکه آنها دختران خداج باشند خداوندج این حرف را به الفاظ شدید رد کرده است. عرض شود اینکه خداوندج در آیه فوق مطابق به فرهنگ مردم با آنان سخن گفته است تا هم آنها موضوع را درک کنند و نسل های بعدی از بلاغت قرآن نظر به تفکر پیشرفته خود اصل حقیقت که فرشتگان جن هستند را دریابند. موضوع کلام خدا<sup>ج</sup> مطابق به فرهنگ مردم در عناوین ذیل مخصوصاً در داستان ذوالقرنین و موضوع قلب و مغز واضحتر بیان خواهد شد. خداوند ج در مورد تعداد از جنيان كه شيطان اند ميفرمايد: وَمَا تَنَزَّلَتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ ۞ وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ۞ إِنَّهُمْ عَن السَّمْع لَمَعْزُولُونَ 🥺 الشعراء: 210 - 212 قرآن را شيطان ها نازل نكرده اند. و براي آنها سزاوار نيست، و قدرت ندارند. آنها از استراق سمع (و شنیدن اخبار آسمانها) برکنارند. یعنی تنها جنیانِ که فرشته اند در امور نزول قرآن وساطت دارند نه جنیان که شیطان اند. ناگفته نماند که بارز ترین مثالِ اراده جنیان اعم از فرشتگان و نیز شیاطین در تشریحات فوق ثابت میشود.

آری! جنیان مانند ما دارای زاد و ولد هستند. میگویند در آیه پنجاهم فوق مقصود از ذریه و فرزندان شیطان، پیروان و یاران او و کسانی که از وي پيروي مي كنند است. ولي درينجا اگر كلمه فرزند ذكر ميشد پس جا داشت كه به پيروان شيطان فرزند خطاب شود همانگونه كه در عهود عتیق و جدید به پیروان خدا قرزند خطاب شده است. اما درین آیه کلمه ذُریه بکار رفته است که کاملاً معنای فرزندان واقعی را میدهد یعنی شیطان از خود نسل دارد و شیاطین دارای زاد و ولد هستند. جنیان مانند انسانها جماع میکنند. خداوند تح در باره نعمات بمشت میفرماید: فِیهنّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمُ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانٌ ۞ الرحمن: 56 در آن باغهاى بمشتى زنانى هستندكه جز به همسران خود عشق نمي ورزند؛ و هیچ انس و جنّ پیش از اینها با آنان تماس نگرفته است. این مطلب درین سوره دو بار تکرار شده است. خداوند ما را از مردان جن آگاه ساخته است که این خود بیانگر موجودیت زنان جنیان نیز میباشد یعنی اگر جنیان جنس مذکر دارند پس بدیهی است که جنس مونث نیز دارند خداوندج ميفرمايد: وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ۞ الجن: 6 و اينكه مرداني از بشر به مرداني از جنّ پناه می بردند، و آنها سبب افزایش گمراهی و طغیانشان می شدند. حدیثی وجود دارد که فرق جنسیتی شیاطین را مشخص میسازد. از انس رض روايت است كه گفت: چون پيامبر<sup>ص</sup> به مستراح داخل مي شد، مي گفت: اَللَّهُمَّ إِنِيّ أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْحُبَائِثِ 🤄 بخارى: 142 بار الها، پناه می جویم به تو از مردان شیاطین و زنان آنها. آیتی وجود دارد که قبیله یعنی وجود نسل های متعدد جنیان را ثابت میسازد. خداوندج ميفرمايد: يَا بَنيي آدَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ الشَّيْطَانُ كَمَا أَخْرَجَ أَبَوَيْكُمْ مِنَ الْجُنَّةِ يَنْزعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْآقِيمَا إِنَّهُ يَرَاكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّيَاطِينَ أَوْلِيَاءَ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ الاعراف: 27 اي فرزندان آدم زنحار تا شيطان شما را به فتنه نيندازد چنانكه پدر و مادر شما را از بهشت بیرون راند و لباسشان را از ایشان برکند تا عورتهایشان را بر آنان نمایان کند در حقیقت او و قبیله اش شما را از آنجا که آنها را نمی بینید می بینند ما شیاطین را دوستان کسانی قرار دادیم که ایمان نمی آورند. طوریکه جنیان زاد و ولد دارند همانطور مرگ و میر هم دارند خداوند ميفرمايد: وَقَيَّضْنَا لَهُمْ قُرَنَاءَ فَزَيَّتُوا لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ 🧐 فصلت: 25 ما براي آنها همنشيناني (زشتسيرت) قرار داديم كه زشتيها را از پيش رو و پشت سر آنها در نظرشان جلوه دادند؛ و فرمان الهي در باره آنان تحقق يافت و به سرنوشت اقوام گمراهي از جنّ و انس كه قبل از آنها بودند گرفتار شدند؛ آنها مسلّماً زيانكار بودند. باز خداوندج ميفرمايد: أُولَئِكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ فِي أُمَمِ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَاسِرِينَ ۞ الاحقاف: 18 آنها كساني هستند كه فرمان عذاب همراه اقوام (كافري) كه قبل از آنها از جن و انس بودند درباره آنان مسجل شده، چرا كه همگی زیانکار بودند.

از مخلوقِ پنهان کسی که حکم خدا<sup>ع</sup> را رد کند در اصلاح به او جن گفته میشود ولی در لغت معنی اش چنین است که أشرار یا شیاطینِ مخلوق پنهان را جن و شُرفای شان را فرشته گویند. خداوند میفرماید: قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الجُنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا ۞ یَهْدِی إِلَی الرُّشْدِ فَآمَنًا بِهِ وَلَنْ نُشْرِكَ بِرَبِیّنَا أَحَدًا ۞ وَأَنَّهُ تَعَالَی جَدُّ رَبِّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدًا ۞ وَأَنَّهُ كَانَ یَقُولُ سَفِیهُنَا عَلَی اللهِ شَطَطًا ۞ الله شَطًا إِنَّا سَعِيهُنَا عَلَى الله شَطًا ۞ الله الله شَطًا إِنَّا سَعِيهُمَا عَلَى الله شَطًا ۞ الله الله شَطًا ۞ الله الله شَطًا إِنَّا مَا اتَّخَذَ صَاحِبَةً وَلا وَلَدًا والله مِن وحی شده است که تنی چند از جنیان گوش فرا داشتند و گفتند راستی ما قرآنی شگفت آور شنیدیم. که به سوی راه راست هدایت می کند، پس به آن ایمان آوردیم و هرگز احدی را شریک پروردگارمان قرار نخواهیم داد. و اینکه بلند است مقام با عظمت پروردگار ما، و او هرگز براي خود همسر و فرزندي انتخاب نکرده است. و اینکه سفیهان ما درباره خداوند سخنان ناروا می گفتند. آیات فوق دلیلی بر

این مطلب است که گروهی از جنیان، ذریعه ایمان به آیات خداوند قرشته شدند و سفیهان و نادانان شان هنوز دیو یا شیطان یعنی گنهکار باقى ماندند. چند آيت بعد در همين سوره خداوندج در باره اقرار جنيان پيرامون كسب ثواب و گناه شان ميفرمايد: وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا 🤄 الجن: 14 و اينكه گروهي از ما مسلمان و گروهي منحرفند؛ هر كس اسلام را اختيار كند راه راست را برگزیده است. خداوند جر جای دیگر میفرماید: وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجُنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْآنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِى وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِمْ مُنْذِرِينَ 🤤 قَالُوا يَا قَوْمَنَا إِنَّا شَمِعْنَا كِتَابًا أُنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِي إِلَى الْحُقِّ وَإِلَى طَوِيقِ مُسْتَقِيمٍ يَا قَوْمَنَا أَجِيبُوا دَاعِيَ اللَّهِ وَآمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِزِّكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ۞ الاحقاف: 29 - 31 (به ياد آور) هنگامي كه گروهي از جنّ را به سوی تو متوجّه ساختیم که قرآن را بشنوند؛ وقتی حضور یافتند به یکدیگر گفتند: «خاموش باشید و بشنوید!» و هنگامی که پایان گرفت، به سوی قوم خود بازگشتند و آنها را بیم دادند. گفتند: «ای قوم ما! ما کتابی را شنیدیم که بعد از موسی نازل شده، هماهنگ با نشانههای کتابهای پیش از آن، که به سوی حقّ و راه راست هدایت می کند. ای قوم ما! دعوت کننده الهی را اجابت کنید و به او ایمان آورید تا گناهانتان را ببخشد و شما را از عذابی دردناک پناه دهد. مطلب دیگر این است، جنیانی که شیاطین بودند خداوند آنها را جهت سرزنش در غلامی سليمان<sup>ع</sup> قرار داد زيراكه فرشتگانِ جنيان از اين امرِ غلامي مستثني ميباشند. خداوند<sup>ج</sup> ميفرمايد: <u>وَمِنَ الشَّيَاطِينِ مَنْ يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلًا </u> دُونَ ذَلِكَ وَكُنَّا لَهُمْ حَافِظِينَ ۞ الانبياء: 82 و از شيطان هاكساني را رام و مسخّر او (سليمان)كرديمكه برايش غوّاصي وكارهايي غير از آن انجام مي دادند، و ما نگهبان آنان بوديم. در جاي ديگر خداوند عميفرمايد: وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّاءٍ وَغَوَّاص 🍳 وَآخَرِينَ مُقَرَّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ 🌣 ص: 37 – 38 و ديو يا شياطين را هم كه بناهاي عالي مي ساختند و از دريا جواهرات گرانبها مي آوردند نيز مسخر امر او (سُليمان) كرديم. و گروه دیگري (از شیاطین) را در غل و زنجیر (تحت سلطه سُلیمان) قرار دادیم. جن و ملایک دو مخلوقِ جداگانه ای نیستند بلکه به باور های فرهنگی دیو یا شیطان به کفار (کلفت اندام) جنیان و پَری یا فرشته به مومنین (زیبا رویان) شان گفته میشود. این نظریه که در بعضی نقاشی ها تبارز کرده عبارت از قایل بودن بال برای پری ها است که در حقیقت نیز فرشتگان بال دارند. خداوند میفرماید: الحُمْدُ لِلَّهِ فَاطِر السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلَاثِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخُلْق مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ 🤨 فاطر: 1 ستايش مخصوص خداوندي است كه آفريننده آسمانها و زمين است، خداوندي كه فرشتگان را رسولاني قرار داد كه صاحب بالهاي دو گانه و سه گانه و چهار گانه اند او هر چه بخواهد در آفرینش میافزاید، او بر هر چیزی قادر است. پس در فرهنگ دیرین مردم پَری عبارت از همان فرشته یعنی جن های پرهیزگار هستند. نقطه دیگر اینکه از اخیر آیه فوق ثابت میشود، افزودن در تعداد مخلوقات منقطع نشده است یعنی تنوع شان بجز ذات انسان جریان دارد قسمیکه در فصل قبلی تحت عنوان اثبات جنسیتِ دوگانه مریم تشریح گردید. چونکه فرشتگان و شیاطین در جنسیت اشتراک دارند، خداوندع از نیکان جنیان یعنی از فرشتگان در روز آخرت بازجویی خواهد کرد. خداوندع میفرماید: وَیَوْمَ یَحْشُرُهُمْ جَمِیعًا ثُمَّ یَقُولُ لِلْمَلَائِكَةِ أَهَوُلَاءِ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ۞ قَالُوا سُبْحَانَكَ أَنْتَ وَلِيُّنَا مِنْ دُوخِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكْثَرُهُمْ بِهِمْ مُؤْمِنُونَ ۞ سباء: - 41 40 (به خاطر بیاور) روزی را که خداوند همه آنان را بر می انگیزد، سپس به فرشتگان می گوید: «آیا اینها شما را پرستش می کردند؟». آنها می گویند: «منزّهی (از اینکه همتایی داشته باشی)! تنها تو ولیّ مائی، نه آنها؛ (آنها ما را پرستش نمی کردند) بلکه جنّ را پرستش مینمودند؛ و اکثرشان به آنها ایمان داشتند». حتی فرشتگان مطابق به فرهنگ انسانها صحبت خواهند نمود و شیاطین را جن خواهند گفت. دلیل دیگری که مطلب فوق را ثابت میسازد اینکه خداوند میفرماید: الَّذِینَ یَا کُلُونَ الرِّبَا لَا یَقُومُونَ إِلَّا کَمَا یَقُومُ الَّذِي یَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمُسِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَیْعُ مِثْلُ الرِّبَا وَأَحَلَ اللهُ الْبَیْعُ وَحَرَّمَ الرِّبَا فَمَنْ جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهَی فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمُوهُ إِلَی اللهِ وَمَنْ عَادَ فَلُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِیهَا خَالِدُونَ ﴾ البقره: 275 آنان که ربا میخورند (از گور) برنمی خیزند مگر مانند برخاستن کسی که شیطانش زده و دچار جنون کرده باشد، این از آن است که میگویند دادوستد مانند رباست، حال آنکه خداوند دادوستد را حلال و ربا را حرام کرده است، اینك کسی که پند پروردگارش به او رسیده و دست بردارد، گذشته ش را ایرادی نیست و کار او با خداوند است، و کسانی که به این کار بازگردند دوزخی اند و جاودانه در آنند. کسانی را که جنیان آزار و اذیت میکنند و آنان را مریض میسازند و حتی گاه گاهی منجر به مرگ شان میگردند آنان را در فرهنگ ما اشخاص چن زده میگویند ولی خداوند چر عکس فرهنگ ما به آن عمل شیطان میگوید چرا که تمام جنیان شیطان نیستند بعضی آنها فرشتگان، بعضی آنها شیاطین و بعضی از آنها میان این دو قرار دارند. پس ازین آیه واضح میگردد که مخلوق پنهان شیطان نیستند بعضی آنه فرشتگان، بعضی آنها شیاطین و بعضی از آنها میان این دو قرار دارند. پس ازین آیه واضح میگردد که مخلوق پنهان (جنیان) پدیده واحدی است که به دو گروه خوب و بد (فرشته و شیطان) تقسیم شده اند.

کفار قوم نوح گفتند که نوح عن زده شده است. خداوند میفرماید: إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلٌ بِهِ جِنَّةٌ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَّى حِینٍ المومنون: 25 او نیست جز مردی که در وی (حال) جنون است پس تا چندی در باره اش دست نگاه دارید. این آیه با آیه مافوق منافات ندارد و نه گفته ما را رد میکند چرا که این حرف، حرف قوم نوح است و در آیه مافوق حرف، حرف خدا است. سخن گفتن مردم مطابق به فرهنگ، طرز تفکر و درک خود شان میباشد ولی سخن پروردگار همیشه جنبه حقیقی دارد. یعنی قوم نوح اینکه تمامی جینیان را شیطان میدانستند کاملاً اشتباه است، تفصیل این موضوع معه تفسیر آیه ذیل در صفحات بعدی همین فصل در تشریح پندار ذوالقرنین و بعد از آن بیان خواهد شد. در جای دیگر خداوند در باره کافران میفرماید: أَمْ یَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ بَلْ جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ وَأَكْتَرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ الرورده و لیکن اکثر آنها از حق روگردان و این رسول را جنونی عارض شده (که دعوی رسالت می کند)؟ (چنین نیست) بلکه دین حق را بر آنها آورده و لیکن اکثر آنها از حق روگردان و متنفرند.

قِسماً تخطی ورزد از همین رو پیشنهادش از سوی سلیمان پذیرفته نشد و این کار توسط جن دیگر که فرشته شده بود انجام یافت. بلی! نظر جدید برخلاف دیگران همین است، کسی که تخت ملکه بلقیس را در کمتر از یک ثانیه از یمن به فلسطین انتقال داد نه شخص سلیمان<sup>ع</sup> بود و نه کدام انسان دیگر مانند آصف بن برخیا بلکه جنی بود که نظر به پرهیزگاری اش به مقام ملک رسیده بود و خداوند از علم کتاب او را بحرمند ساخته بود. قسمیکه تشریح گردید در آیه سی و نهم فوق طبق فرهنگ مردم به آن شیطان جن خطاب شده است که در آیه چهلم فوق هویت کسی که تخت مذکور را انتقال داد مجهول میباشد چراکه اگر به او نیز جن خطاب میشد سوی تفاهم صورت میگرفت و اگر به او ملک خطاب میشد پس ملایک که تحت فرمان سلیمان<sup>ع</sup> نبودند. حکمت در ارسال ملک توسط خداوند<sup>ج</sup> این بود تا این امر مهم توسط شیاطین انجام نپذیرد. موضوع دیگر اینکه باید اختلافاتی ناشی از علم کتاب نیز برطرف گردد. پس علمی که آن ملک از آن جهت منتقلی تخت ملکه بلقیس استفاده کرد علم تورات یا علم صُحف دیگری آسمانی نبود بلکه علمی بود که به او از کتاب لوح محفوظ مستقیماً الهام شده بود که در شروع همین سوره خداوند عمیفرماید: طس تِلْكَ آیاتُ الْقُوْآنِ وَكِتَابٍ مُبِینٍ ۞ النمل: 1 طس - این آیات قرآن و کتاب مبین است. یعنی اگر قرآن کتاب مبین میبود پس چرا دو واژه هم قرآن و هم کتاب مبین درین آیه برایش ذکر شد؟ چرا که کتاب مبین همان لوح محفوظ است. خداوند باز در همین سوره ميفرمايد: وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ۞ النمل: 75 و هيچ موجود پنهاني در آسمان و زمين نيست مگر اينكه در کتاب مبین (در لوح محفوظ و علم بی پایان پروردگار) ثبت است. این صفت ارتباط به لوح محفوظ دارد که کُل است نه قرآنی که جز آن میباشد. معلوم است که کتاب قرآن جز کتاب مبین یعنی لوح محفوظ است، پس این جز آن که قرآن است به محمد<sup>ص</sup> داده شد و جز دیگری آن به همان ملک داده شده بود که توسط آن تخت ملکه بلقیس را در کمتر از یک ثانیه از یمن به فلسطین انتقال داد. همینطور کُتب آسمانی دیگر نیز اجزای لوح محفوظ میباشند. ناگفته نماند که اشخاصی مانند سلیمان<sup>ع</sup> و آصف برخیا انسان بودند و انسان از اجرای همچو اعمال مثل منتقلی تخت سنگین ملکه بلقیس قاصر است و استعداد چنین کار های را ندارد. در سوره مبارکه کهف واقعه مشهور موسی<sup>ع</sup> و خضر<sup>ع</sup> بیان شده است که موسی<sup>ع</sup> نتوانست با خضر کار را ادامه دهدگرچه کار خضر آسانتر از منتقلی تخت بود ولی باز هم موسای<sup>ع</sup> انسان نتوانست با خضرِ<sup>ع</sup> ملک به پیش برود.

موجودات پنهان اعم از فرشتگان و شیاطین از آتش ساخته شده اند زیرا که در قرآن کدام اسنادی وجود ندارد که خداوند ملایک را از نور ساخته باشد زیرا منبع نور همان نار است، قرآن ملایک را یک موجود جداگانه هم معرفی نمی کند. خداوند میفرماید: وَحَلَقَ الجُانُّ مِنْ مَارِحِ مِنْ نَارٍ الرحمن: 15 و جن را از زبانه آتش پدید آورد. در چهار کتُب آسمانی چیزی در باره تخلیق فرشتگان از نور وجود ندارد. ولی حدیثی روایت شده است که خداوند فرشتگان را از زبانه آتش پدید آورد. از عایشه رسول است که رسول الله من فرمود: خُلِقَتِ الْمَلاَئِکَةُ مِنْ نُورٍ وَخُلِق الْمُمْ مِنْ وَصِف الجُانُ مِنْ مَارِحٍ مِنْ نَارٍ وَخُلِق آدَمُ مِنًا وُصِف لَکُمْ عَی مسلم: 7495 ملائک از نور، اجنه از شعله های آتش و آدم از آنچه برای شا توصیف شده اند. این حدیث در بخاری و کتاب های دیگر حدیث موجود نیست و اینرا تنها مسلم روایت کرده است و از همین رو مسلم آنرا در فهرست احادیث متفرقه درج نموده و نیز این حدیث شامل کدام عنوان نمیباشد. باید گفت که در لغت عرب، نور و نار هر دو ترادف در ریشه دارند یعنی از یک وجود نشأت میگیرند ولی در اصطلاح معانی شان متفاوت میباشد، باید این حدیث به اساس معنی لغوی آن فهمیده این موجودات از یک وجود نشأت میگیرند ولی در اصطلاح معانی شان متفاوت میباشد، باید این حدیث به اساس معنی لغوی آن فهمیده

شود ورنه مطلبش خلاف قرآن واقع خواهد شد. در آیه پانزدهم فوق کلمه «مَارِج مِنْ نَارٍ» بمعنای شعله فوقانی آتش است که به آن نور آتش گویند پس نور و نار هردو از یک مصدر اند. قبل از پیدایش آسمان ها و زمین یعنی قبل از انفجار بزرگ (Big Bang) در آنجا صرف آب وجود داشت. خداوند ميفرمايد: وَ هُوَ الَّذي خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَي الْماءِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَ لَئِنْ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ الَّذينَ كَفَرُوا إِنْ هذا إِلاَّ سِحْرٌ مُبينٌ ۞ هود: 7 و او همان است كه آسمان ها و زمين را در حالی که تخت (سلطنت) او بر آب بود در شش روز (شش دوران) بیآفرید تا شما را بیازماید که کدام یک نیکوکارترید. و اگر بگویی که شما حتماً پس از مرگ برانگیخته می شوید، کسانی که کفر ورزیده اند خواهند گفت: این (گونه سخنان) نیست جز جادویی آشکار. بعد از اینکه انفجار بزرگ صورت گرفت و آتش بوجود آمد خداوند<sup>ج</sup> جنیان را آفرید یعنی وجود جنیان از همین آتش شکل گرفته است سپس نوبت به پیدایش آسمانما و زمین و عرش رسید که بعضی از جنیان بعد از فرشته شدن در تنظیم امورات اینها گماشته شدند. خداوند عرض میفرماید: 🕹 السجده: 4 خداوند کسی است که آسمانها و زمین و آنچه را میان این دو است در شش روز آفرید، سپس بر عرش قرار گرفت؛ هیچ سرپرست و شفاعت کنندهای برای شما جز او نیست؛ آیا متذکّر نمی شوید؟. این مطلب در (اعراف/54)؛ (یونس/3)؛ (الفرقان/59)؛ (الحدید/4) نیز بیان شده است حرفی که در مورد کتاب های شش گانه اهل سنت مشهور است که تمامی احادیث آنها صحیح میباشد و آن را صحاح ستّه میخوانند مخصوصاً کتب امام بخاری و امام مسلم که در رأس آنها قرار دارند و به صحیحین مشهور اند، درین باره باید گفت که تعداد زیادی از احادیثی را که بخاری و مسلم روایت کرده اند صحیح و با قرآن مطابقت دارند که ما نیز از آن بحره مند شده ایم ولی اینکه تمامی احادیث مندرج در آن صیحیح باشند مخالفت آشكار با قرآن است. خداوند؟ ميفرمايد: لَا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ۞ القيامه: 16 – 17 زبانت را به خاطر عجله براي خواندن آن (قرآن) حركت مده. چرا كه جمع كردن و خواندن آن بر عهده ماست. بنابر اين آيه بايد بعضي از احاديث ناقص باشند، این تنها صفت خداوند است که عملش بدون نقص میباشد اگر این صفت به انسانها یا جنیان نسبت داده شود شرک در صفات خداوندج پنداشته خواهد شد یعنی طوریکه خداوندج به جمع صیحیح آیات قرآن قادر است اشخاصی مانند بخاری و مسلم نیز به جمع صیحیح احادیث، کم و بیش 200 سال بعد از وفات پیامبر<sup>ص</sup> و آن هم بدون کدام اشتباه قادر باشند، اگر اینگونه عقیده داشته باشیم پس شرک اکبر یعنی شرک در صفات خداوند<sup>ج</sup> پنداشته خواهد شد چرا که شخص مسلمان آنقدر متکبر شده نمیتواند که صفت مخلوق را با صفت خالق مقایسه نمايد.

پس خداوند جنیان را از آتش آفریده است نه از نور. خداوند میفرماید: قَالَ یَا إِبْلِیسُ مَا مَنعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِیَدَیِ اَسْتَحُبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ۞ قَالَ أَنَا خَیْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِی مِنْ نَارٍ وَخَلَقْتُهُ مِنْ طِینٍ ۞ ص: 75 – 76 فرمود: ای ابلیس چه چیزی تو را از سجده به آنچه با دستان خویش آفریده ام، بازداشت؟ آیا استکبار ورزیدی یا از بلندمرتبه گانی؟. گفت: من از او بهتم، مرا از آتش آفریدی و او را از گل آفریده ای بیند متذکر شد، مسئله که با تخلیق آدم ارتباط دارد گرچه بحث صفحات گذشته است ولی باید دانست که معنای "خَلَقْتُ بِیَدَیِ" تخلیق جداگانه آم نیست بلکه این به معنای تخلیق مرحله وار آدم توسط دستان قدرت خداوند است که در صفحات فوق بالایش بار ها بحث صورت گرفته است. خداوند مراحل تخلیق جنیانان را چنین بیان میکند: وَاجْنَانٌ خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ مِنْ نَارٍ السَّمُومِ ۞ الحجر: 27 و جن را پیش از آن (انسان) از آتشی سوزان و بی دود (گرم و سوزان) پدید آوردیم. و بعد میفرماید: وَخَلَقَ اجْنَانٌ مِنْ مَارِج مِنْ نَارٍ ۞ الرحمن: 15

و جن را از زبانه آتش پدید آورد. قسمیکه مراحل تخلیق انسان در قرآن تفصیلاً بیان گردیده است همین طور مراحل تخلیق جنیان نیز در آیات فوق بدون تفصیل ذکر است. چرا که تفصیلات راجع به خلقت آنها در دایره کار ما انسانها داخل نمی باشد. باید گفت که ارتباط آتشیان با خاکیان زمانی برقرار میشود که انسان در حالت شهوت یا غضب قرار بگیرد، شهوت و غضب دو آله ای اند که شیاطین مخلوق پنهان را جهت گمراهی فرد ذیربط جذب میکنند یعنی زمانی که انسان درین دو حالت قرار میگیرد، سگنال های که از حرارت بدنش که از اثر شهوت و غضب بوجود آمده اند خارج میشوند، شیاطین را متوجه میسازند. و زمانی که انسان برای دیگران از خود التفات و رحمدلی جلوه میدهد فرشتگان مخلوق پنهان را جهت تقویت فرد ذیربط جذب میکند یعنی زمانی که انسان درین حالت قرار میگیرد، سگنال های که از سوز درونی اش که از اثر احساس ترخم ترشیح میکنند فرشتگان را متوجه میسازند.

ملائکه از جنس جنیان است یعنی جن هستند و در اعمال خود اجبار ندارند و راه اطاعت را به خواست خود طی میکنند و این عمل آنها اختياري ميباشد، ازين رو عنوان مي شود كه بعضي از ملائكه در اجراي دستور الهي تعلُل كردند. خداوند عنوان مي شود كه بعضي از ملائكه در اجراي دستور الهي تعلُل كردند. خداوند عنوان مي شود كه بعضي از ملائكه در اجراي إِنَّ جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَكَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ البقره: 30 و چون پروردگارت به فرشتگان گفت من گمارنده جانشینی در زمینم، گفتند آیا کسی را در آن می گماری که در آن فساد می کند و خونها می ریزد، حال آنکه ما شاکرانه تو را نیایش می کنیم و تو را به پاکی یاد می کنیم، فرمود من چیزی می دانم که شما نمی دانید. پس واضح شد که آنها مخلوق با اختیار اند. از این جهت بعضی از ملائکه بیشتر به خداوند<sup>ج</sup> تقرب دارند چراکه تقربِ خدا<sup>ج</sup> برای موجوداتی وجه عقلانی دارد كه صاحب اختيار باشند. خداوندج به پيامبر اكرم سميفرمايد كه بگو: مَاكَانَ لَيَ مِنْ عِلْم بِالْمَلَإِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ ۞ ص: 69 من از فرشتگان عالم بالا هنگامی که (درباره آفرینش آدم) مخاصمه و مجادله می کردند، هیچ خبری ندارم. پس این آیه مانند آیه مافوق اراده و اختیار این مخلوق را کاملاً واضح میگرداند. از مجموع آیات سوره الرحمن کاملاً روشن است که خداوند رحمان و رحیم، در مقام شمارش نعمتهایی است که به صاحبان شعور و عقل یعنی جن و انس عطا نموده است. از بعضی از آیات تورات که در کتاب اِشعیا ذکر است بر میآید که فرشتگان مغضوب (Fallen Angels) نیز وجود دارند، اینان فرشتگانی شریر و سرکش میباشند که در عین حال دارای خواسته های نفسانی هستند و از دستور خداوند<sup>ج</sup> مبنی بر تعظیم و کرنش در برابر انسان امتناع ورزیدند یا به دلایل دیگر خداوند<sup>ح</sup> را مکدر ساختند و پس از آن از آسمان و جایگاه فرشتگان رانده شدند. یعنی شیطان شدند قسمیکه در فوق بیان گردید. در مورد نفس داشتن فرشتگان از جابر بن عبدالله <sup>رض</sup> نقل است كه رسول خداص فرمود: مَن أَكُلَ مِن هَذِهِ البَقلَةِ التُّومِ وَ قَالَ مَرَّةً: مَن أَكُلَ البَصَلَ وَ الثُّومَ وَالكُّرَّاتَ فَلاَ يَقرَبَنَّ مَسجِدَنَا فَإِنَّ المِلاَئِكَةَ تَتَأَذَّى مِمَّا يَتَاذَّى مِنهُ بَنُو آدَمَ 🥏 مسلم: 1254 «هر کس از این سیر بخورد و بار دیگر فرمود: هر کس پیاز، سیر و تره بخورد نباید به مسجد ما نزدیک گردد؛ زیرا هر چه سبب آزار انسان گردد، به تحقیق آزار و اذیت ملایک را نیز در پی دارد (یعنی از بوی بد و غلاظت)». ازین رو فرشتگان نفس دارند که در حس شامه با بنی آدم نسبت مشترک دارند. در حدیث دیگری آمده است که خوراک ابرار جنیان یعنی خوراک جنیانی که میخواهند فرشته شوند استخوان است و خوراک اشرار شان یعنی خوراک شیاطین سرگین است. از عبدالله بن مسعود<sup>رض</sup> روایت است که پیامبر<sup>ص</sup> فرمود: لأ تَستَنْجُوا بالرَّوْثِ وَلاَ بِالعِظَامِ فَإِنَّهُ زَادُ إِخوَانِكُمْ مِنَ الجِنِّ ۞ ترمذي، كتاب الطهاره، باب ما جاء في كراهية ما يستنجي به، صفحه 29، با استخوان و مدفوع حیوانات استنجاء نکنید، همانا آن توشه برادران جن شما هستند که مسلم در حدیث 1007 همین روایت را نقل کرده است

و درین حدیث پیامبر اکرم شیاطین جنیان را به جانورانِ تحت سلطه (مرکبهای) ابرار جنیان یعنی فرشتگان تشبیه داده است و در حدیث فوق کلمه "مِنَ الجِنّ" بمعنای بعضی از جنیان به همین مطلب دلالت میکند.

فرشتگان را قرآن مَلک خطاب میکند و مَلک به معنی مالک است یعنی خداوند آنما را مالک وظایف خاصی تا آخر بقای دنیا قرار داده است و از آنما شیاطین شانرا رانده است که هیچ وظیفه الهی بر عهده آنما نمی باشد و مالک هیچ چیزی نیستند و وظیفه گمراهی مردم از اراده خود شان سرچشمه گرفته است. گرچه جبرئیل و میکائیل ملک نیستند که قبلاً تشریح شد، ولی اگر از روی بیان فوق که جبرئیل و میکائیل دارای وظایف خاصی هستند به آنما ملک خطاب شود اشکالی ندارد. از همین جهت شیطان این مقام را به آدم چنین تعریف کرده بود: فَوَسُوسَ فَشَمَا الشَّیْطانُ لِیُبْدِی فَهُما ما وُورِی عَنْهُما مِنْ سَوْآقِهِما وَ قالَ ما مَاکُما رَبُکُما عَنْ هذهِ الشَّجَرَةِ إِلاَّ أَنْ تَکُونا مَلکیْنِ أَوْ تَکُونا مِن الله این بود الحقیق الشَّعَرَة اِلاً اَنْ تَکُونا مَلکیْنِ أَوْ تَکُونا مِن این بود الحقیقی العراف: 20 پس شیطان، آن دو را وسوسه کرد تا آنچه از شرمگاه بدنشان بر آنان پوشیده بود نمایان کند، (وسوسه اش این بود که به هر دو) گفت: پروردگارتان شما را از این درخت نمی نکرده مگر از این جهت که مبادا دو فرشته گردید، یا از جاودانان شوید. یعنی عمر ملایک نسبت به عمر انسان بیشتر است حتی که بعضی شان شاید تا اخیر بقای کائنات عمر خواهند کرد. هینطور واژه ملایکه که از مَلک گرفته شده است در قرآن به انسانها نیز خطاب شده است. خداوند میفرماید: وَلَوْ نَشَاءُ جَعَلْنَا مِنْکُمْ مَلاَئِکَهٌ فِی الْأَرْضِ یَخْلُقُونَ اَلْ الزخرف: آیه ملایکه به معنای فرشته نه بلکه بمعنای مَلک یا پادشاه آمده است.

در ارتباط به آیه اول سوره فاطر که در فوق ذکر شد، مکرراً خداوند به شیوه دیگر میفرماید: اللهٔ یَصْطَفِی مِنَ الْمَلَائِکَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ إِنَّ اللهٔ سَمِیعٌ بَصِیرٌ ۞ الحج: 75 خداوند از فرشتگان رسولانی بر می گزیند و همچنین از انسان خداوند شنوا و بینا است. یعنی فرشتگان نظر به اعمال شان به رتبه های مختلف درجه بندی شده اند که این بیانگر اختیار و اراده شان در عمل میباشد. در جای دیگر خداوند مکالمه فرشتگان را در مورد مقام های متفاوت شان بیان میکند: وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ ۞ الصافات: 164 و هیچ یک از ما نیست جز آنکه مقام

معلومی دارد. باید تذکر داد که نه تنها مخلوق پنهان منحیث رسول بسوی بشری فرستاده میشوند بلکه خود اینان نیز رسولانی دارند تا همانندان خود را هدایت کنند. خداوند میفرماید: یا مَعْشَرَ الجُنِّ وَالْإِنْسِ أَلَمْ یَاتُوکُمْ رُسُلُ مِنْکُمْ یَقُصُّونَ عَلَیْکُمْ آیَاتِی وَیُنْذِرُونَکُمْ لِقَاءَ یَوْمِکُمْ هَذَا قَالُوا شَهِدُنَا عَلَی أَنْفُسِهِمْ أَنَّهُمْ کَانُوا کَافِرِینَ الانعام: 130 (در قیامت خطاب می رسد:) ای گروه جن و انس! آیا برای شما از جنس خودتان پیامبرانی نیامدند که همواره آیات مرا بر شما می خواندند و شما را از دیدار امروزتان هشدار می دادند؟ می گویند: ما به زیان خود گواهی می دهیم (که آمدند، ولی ما تکذیبشان کردیم) و (جلوه های پر زرق و برق) زندگی دنیا آنان را فریفت، و (کنون در این عرصه هول انگیز) به زیان خود گواهی می دهند که (در دنیا) کافر بودند.

از آیه ذیل قسمی برداشت میشود که اختیار بعضی از فرشتگان سلب شده است. خداوند میفرماید: یَا أَیُهَا الَّذِینَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَکُمْ وَأَهْلِیکُمْ اللّهِ مَا أَمْرَهُمْ وَیَفْعَلُونَ مَا یُؤْمَرُونَ ۖ التحریم: 6 ای مؤمنان! خود و خانواده خود را از آتشی که هیزم آن انسان ها و سنگ ها است، حفظ کنید. بر آن فرشتگانی خشن و سخت گیر گمارده شده اند که از آنچه

خدا به آنان دستور داده، سرپیچی نمی کنند، و آنچه را به آن مأمورند، همواره انجام می دهند. ولی این به معنای است که فرشتگان مذکور به میل خود خویشتن را وقف در راه الله کرده اند. نه کدام اجباری در کار است و نه اختیار شان سلب گردیده است بلکه این شیوه عالی ترین درجه اخلاقی آنها بشمار میرود. چرا که خداوند میفرماید: وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُکْرَمُونَ الانبیاء: 26 و (مشرکان) گفتند: (خدای) رحمان فرشتگان را فرزند خود گرفته است. منزه است او، (فرشتگان، فرزند خدا نیستند) بلکه بندگانی گرامی و ارجمندند. یعنی آنها با این عمل شان که خود را وقف در راه الله کرده اند به درجه کرامت نزد الله تو رسیده اند. باید گفت که این امر مربوط به فرشتگان است، راهبان مسیحی و درویشان مسلمان از این نکته خارج اند چرا که انسان اند.

اختيار مخلوقِ پنهان يعني جن بار ديگر از اينجا ثابت ميگردد. خداوند ميفرمايد: قَالَ يَا آدَمُ أَنْبِئْهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِأَسْمَائِهِمْ قَالَ أَلَمُ أَقُلْ لَكُمْ إِنَّ أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ۞ البقره: 33 (خدا) فرمود: اى آدم! فرشتكان را از نام هاى آنان خبر ده. پس هنگامی که نام هایشان را به فرشتگان خبر داد (خدا) فرمود: آیا به شما نگفتم که من یقیناً نمانِ آسمان ها و زمین را می دانم، و به آنچه شما آشکار می کنید و به آنچه پنهان می دارید، دانایم؟. باید دانست که هیچ مخلوقی در کائنات معصوم نیست حتی فرشتگان که طبق آیه فوق بعضي امور را پنهاني انجام ميدهند و در روز آخرت از اعمال شان حساب گرفته خواهد شد. خداوند ميفرمايد: وَتَرَى الْمَلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَجِّمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ 🍄 الزمر: 75 (در آن روز) فرشتگان را مىبينى كه بر گرد عرش خدا حلقه زدهاند و با ستایش پروردگارشان تسبیح می گویند؛ و میانشان بحق داوری می شود؛ و (سرانجام) گفته خواهد شد: «حمد مخصوص خدا پروردگار جهانیان است». اسم ابلیس از صیغه مصدر لَبِسَ مشتق است و به معنای پنهان کننده می باشد، ابلیس فرشته بود زیرا که خداوندج در آیه فوق مخاطب به فرشتگان است که آنها پنهان میدارند که بعضی اوقات پنهانکاری شان به کفر می انجامد و ابلیس نمونه آن در جمع فرشتگان می باشد. در کُل باید گفت که فرشتگان یعنی جنیان نیک دارای اراده خوبی کردن و بدی کردن میباشند آن فرشته که از احکام خداوند<sup>ج</sup> سرپیچی میکند او را شیطان میگویند مانندِ که در انسان ها به آن مرتد گفته میشود یا اگر اولاد کافر، کافر بار آید. ارتباط و همسانی شیاطین و ملائکه از جهت یک جنس بودن شان است قسمیکه گفته شد تمام شان از آتش آفریده شده اند از همین رو شیاطین، سخنان فرشتگان را به راحتی شنیده میتوانند و نیز فرشتگان حرف های شیاطین را. خداوند میفرماید: وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَاهَا لِلنَّاظِرِينَ 🌣 وَحَفِظْنَاهَا مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ ۞ إِلَّا مَن اسْتَرَقَ السَّمْعَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابٌ مُبِينٌ ۞ الحجر: 16 - 18 و به يقين ما در آسمان برجهايي قرار دادیم و آن را برای تماشاگران آراستیم. و آن را از هر شیطان رانده شده ای حفظ کردیم. مگر آنها که استراق سمع کنند که شهاب مبین آنان را تعقیب می کند (و می راند).

قسمیکه گفتیم فرشتگان و پیامبران و حتی ارواح نیز معصوم نیستند. در صفحات قبل، در شرح آیه صد و نود و سوم سوره شعراء ذکر شد که خداوند جبرئیل را روح الامین خطاب نموده است زیرا که امین به کسی گفته میشود که باوجود داشتن استعداد خیانت، امانت را حفظ کند ورنه خطاب صفت امین به یک موجود بی اراده مفهومی ندارد. از همین رو در روز قیامت از فرشتگان و روح در باره اعمال ارادی شان حساب پرسیده خواهد شد و آنها نیز از بیم پروردگار شان حرف نخواهند زد تا اینکه خداوند مانند انسانها برای شان اجازه صحبت بدهد. خداوند میفرماید: یَوْمَ یَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَائِکَةُ صَفًّا لَا یَتَکَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا الله الباً: 38 روزی که «روح» و «ملائکه» در یک

صف میایستند و هیچ یک، جز به اذن خداوند رحمان، سخن نمی گویند، و (آنگاه که می گویند) درست می گویند. پیامبران الهی که برای اشتباهات خود از خداوند طلب مغفرت کردنند مانند آدم که از درخت ممنوعه چشید و بعد توبه کرد که در فصل اول ذکر گردید. مانند موسى<sup>ع</sup> كه يك نفر از فرعونيان راڭشت و در باره توبه اش خداوند<sup>ج</sup> چنين ميفرمايد: قَالَ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي فَغَفَرَ لَهُ إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ۞ القصص: 16 (آنگاه موسى)گفت: پروردگارا! من به خویشتن ستم کردم، مرا ببخش، خدا او را بخشید که او غفور و رحیم است. مانند توبه یونس که خداوند ٔ را در تاریکیهای شکم ماهی یاد کرد و از فرار کردن خود پشیمان شد. خداوند ٔ میفرماید: وَذَا النُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ۞ الانبياء: 87 و ذا النون (یونس) را (به یاد آور)، در آن هنگام که خشمگین (از میان قوم خود) رفت، و چنین می پنداشت که ما بر او تنگ نخواهیم گرفت، (اما موقعی که در کام نهنگ فرو رفت) در آن ظلمتها (ي متراکم) فرياد زد خداوندا! جز تو معبودي نيست، منزهي تو، من از ستمكاران بودم. مانند حضرت داودع كه از گرفتن زنِ صدم توبه كرد. خداوندع ميفرمايد: إِذْ دَخَلُوا عَلَى دَاوُودَ فَفَزعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَخَفْ خَصْمَانِ بَغَى بَعْضُنَا عَلَى بَعْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَاءِ الصِّرَاطِ 🍄 إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّينِ فِي الْخِطَابِ 🥏 قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْخُلَطَاءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض إلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا هُمْ وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ۞ فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَوُلْفَى وَحُسْنَ مَآبِ ۞ ص: 22 - 25 در آن هنگام که (بیمقدمه) بر او وارد شدند و او از دیدن آنها وحشت کرد؛ گفتند: «نترس، دو نفر شاکی هستیم که یکی از ما بر دیگری ستم کرده؛ اکنون در میان ما بحق داوری کن و ستم روا مدار و ما را به راه راست هدایت کن. این برادر من است؛ و او نود و نه میش دارد و من یکی بیش ندارم امّا او اصرار می کند که: این یکی را هم به من واگذار؛ و در سخن بر من غلبه کرده است». (داوود) گفت: «مسلّماً او با درخواست یک میش تو برای افزودن آن به میشهایش، بر تو ستم نموده؛ و بسیاری از شریکان (و دوستان) به یکدیگر ستم می کنند، مگر کسانی که ایمان آورده و اعمال صالح انجام دادهاند؛ امّا عدّه آنان کم است!» داوود دانست که ما او را (با این ماجرا) آزمودهایم، از این رو از پروردگارش طلب آمرزش نمود و به سجده افتاد و توبه کرد. ما این عمل را بر او بخشیدیم؛ و او نزد ما دارای مقامی والا و سرانجامی نیکوست. و مانند حضرت محمد ص كه خداوند جبه ايشان چنين ميفرمايد: فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ۞ النصر: 3 پروردگارت را تسبيح و حمد کن، و از او آمرزش بخواه که او بسیار توبه پذیر است. یعنی بیامبران معصوم نیستند زیراکه به استغفار نیاز دارند. باید تصدیق داشت که با محو گناهان، استغفار باعث بلندی درجات میگردد زیراکه مقصدِ استغفار از نامش پیداست. آیه ای که این موضوع را آنقدر واضح میسازد که دیگر گنجایشی در رد آن باقی نمی ماند درج ذیل است. خداوندج مستقیماً حضرت محمد<sup>ص</sup> را مخاطب فرموده میفرماید: إنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مُبِينًا 🤡 لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ وَيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكَ وَيَهْدِيَكَ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا 🦁 الفتح: 1 - 2 به راستي ما براي تو پیروزی آشکاری فراهم آوردیم. تا خداوند از گناه گذشته و آینده تو درگذرد و نعمت خود را بر تو تمام گرداند و تو را به راهی راست هدایت کند. بعضی ها گفته اند که استغفار پیامبر<sup>ص</sup> برای محو امکانِ گناه بوده است ولی نصِ آیه صراحتاً به نفس گناه اشاره دارد که تاویل ایشان باطل میگردد و در جا های دیگر نیز میاید که خداوند ج به پیامبر<sup>ص</sup> امر میکند و میفرماید: فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بالْعَشِيّ وَالْإِبْكَارِ ۞ غافر: 55 صبر و شكيبائي پيشه كن كه وعده خدا حق است و براي گناهت استغفار نما و تسبيح و حمد پروردگارت را هر صبح و شام بجا آور. باز خداوند محمد معمد والمخاطب نموده ميفرمايد: فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ فَعَدان و زنان با ايمان استغفار كن! و خداوند محل حركت و قراركاه شما را مي داند.

بعضی ها از آیات ذیل بر معصوم بودن پیامبران استدلال میکنند که دلیلی اشتباهی بر آن میگیرند. خداوند در مورد حضرت محمد میفرماید:

وَلُوْلا أَنْ ثَبَّتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَیْنًا قَلِیلًا ۞ الاسراء: 74 و اگر ما تو را ثابت قدم نمی گردانیدیم نزدیک بود که به آن مشرکان اندک تمایل و اعتمادی پیدا کنی. میگویند که آن ثبات در پرتو مقام عصمت بود در حالیکه آن ثبات بخاطر مصون نگهداشتن ماموریت آنحضرت بود. اگر خداوند پیامبران خود را تثبیت نمی کرد ماموریت شان به پایه تکمیل نمی رسید إلا آن اشتباهاتی که به ماموریت شان ربطی نداشت مانند گناهانی که در فوق ذکر شد. آیه ذیل را نیز به نور عصمت تعبیر کرده اند که درست نیست. خداوند میفرماید: وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِکَا لَوْلاً أَنْ رَأِی بُرهان رَبِهِ کَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ السُّوءَ وَالْفُحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَصِینَ ۞ یوسف: 24 آن زن (چون خود را در برابر یوسفِ لَوْلاً أَنْ رَأِی بُرهان رَبِودگار را نمی دید قصد وی را مینمود، پاکدامن، شکست خورده دید با حالتی خشم آلود) قصد او را کرد، و او (یوسف) نیز اگر برهان پروردگار را نمی دید قصد وی را مینمود، اینچنین کردیم تا بدی و فحشاء را از او دور سازیم چرا که او از بندگان مخلص ما بود. در فوق واضح گردید که آن برهان نور عصمت نبود، اینچنین کردیم تا بدی و فحشاء را از او دور سازیم چرا که او از بندگان مخلص ما بود. در فوق واضح گردید که آن برهان نور عصمت نبود، اینکه آن چه برهانی بود معلوم نیست.

موضوع طبقاتی و گروه بندی مخلوق پنهان درین آیه خلاصه میشود. خداوند میفرماید: وَمَا خَلَقْتُ الجُنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ الداریات: 56 من جن و انس را نیافریدم جز برای اینکه عبادتم کنند. اسم ملایکه که بیشترینِ عبادت کنندگان اند، درین آیه نیآمده است زیرا که فرشتگان جن هستند یعنی درین آیه کلمات انس و جن مطلق ذکر شده است که هدفِ خلقت تمامی آنها را چه شیاطین باشند چه صالحین مطرح می سازد پس شُرفا و صالحین جنیان عبارت از فرشتگان اند. بدینسان ذکر اسم جداگانه ملائکه در آیه فوق نامرئی میباشد.

آیا انسان بجای خواهد رسید که مخلوق پنهان را ببیند؟ بلی انشاء الله خواهیم دید. از ابوهریره رض روایت است که رسول الله ص فرمود: إذا سَمِعْتُمْ فَیْقَ الْحِمَارِ، فَتَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنَ الشِّیْطَانِ، فِإِنَّهُ رَأَی شَیْطَاناً ﴿ بُخاری: 3303 و میاح الدِیَکَةِ فَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَصْلِه، فَإِنَّهَا رَأَتْ مَلَکًا، وَإِذَا سَمِعْتُمْ فَیْقَ الْحِمَارِ، فَتَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنَ الشِّیْطَانِ، فِإِنَّهُ رَأَی شَیْطاناً ﴿ بُخاری: 3303 و مسلم 6920 هرگاه بانگ خوص را شنیدید، از الله فضلش را طلب کنید، زیرا خوص فرشتهای را دیده است. انسانها اکنون به لطف یک چارچوب نرم افزاری نوآورانه که توسط محققان دانشگاه کوئینزلند و دانشگاه اکستر ساخته شده است، به بصر حیوانات نزدیکتر شده اند. تاکنون، درک این موضوع که حیوانات واقعاً جهان را چگونه می بینند، دشوار بوده است. اکثر حیوانات دارای سیستم های تصویری کاملاً متفاوت با انسان هستند، بنابر این برای بسیاری از گونه ها، مشخص نیست که چگونه اطلاعات بصری پیچیده یا الگوهای رنگی را در طبیعت مشاهده می کنند، و این چگونه رفتار آنها را هدایت می کند. چارچوب تحلیل الگوهای کمیتی رنگ (QCPA) مجموعه ای از تکنیک های نوآورانه پردازش تصویر دیجیتال و ابزارهای تحلیلی است که برای حل این مشکل طراحی شده است. در مجموع، این ابزارها توانایی ما را در تجزیه و تحلیل اطلاعات پیچیده بصری از طریق چشم حیوانات، بسیار بمود می کنند. دکتر جولیون تروسیانکو (Dr. Jolyon Troscianko) ، سرپرست این تحقیق از دانشگاه اکستر میگوید: الگوهای رنگی در فیم بسیاری از مشکلات اساسی تکاملی، مانند اینکه چگونه حیوانات به یکدیگر سیگنال می دهند یا از شکارچیان پنهان می شوند، میباشد.

بنابر این ما اکنون می توانیم تأثیرات سفید شدن مرجان برای موجودات صخره استتار را به روشی جدید و آموزنده درک کنیم. پس تا الحال شاید محققان، فرشتگان و شیاطین را یعنی هردو طبقه جنیان را ذریعه چشم های خروس و الاغ دیده باشند در غیر آن در آینده نزدیک صد در صد خواهند دید.

به همین شیوه ساینسی امکان دارد در آینده تسخیر شیاطین توسط انسانها صورت بگیرد. در گذشته ذریعه طُرق مجهول مانند چلّه کشی و قصیده خوانی شیاطین جنّی تسخیر میشدند و در آینده بطریق علمی تسخیر خواهند شد. گفته میشود که بعد از سلیمان<sup>ع</sup> بشر به تسخیر جنیان قدرت نخواهد يافت كه از آيه ذيل استدلال ميكنند. خداوند ميفرمايد: قَالَ رَبِّ اغْفِوْ لي وَهَبْ لي مُلْكًا لَا يَنْبَغِي لِأُحَدِ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ۞ ص: 35 (سلیمان)گفت: پروردگارا! مرا ببخش و حکومتی به من عطاکن که بعد از من سزاوار هیچ کس نباشد، که تو بسیار بخشندهای. پس باید گفت که این دعا دو بخش دارد بخش اول آن که قبول شد این بود که سلیمان هرچه خواست خداوند به او عطا کرد ولی بخش دوم آن اینکه فرمود بعد از من تا به قیامت به احدی اینطور سلطنت داده نشود، قرآن درین باره خاموش است زیرا امکان دارد در آینده خداوند<sup>ج</sup> به هرکه بخواهد قدرت عطاکند تا جنیان را تسخیر کند. حدیثی را درین مورد آورده ایم که از ابودرداء رض نقل است که گفت: قَامَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسَمِعْنَاهُ يَقُولُ: أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ ثُمَّ قَالَ أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللَّهِ فَلَانًا ، وَبَسَطَ يَدَهُ كَأَنَّهُ يَتَنَاوَلُ شَيْئًا ، فَلَمَّا فَرَغَ مِنَ الصَّلَاةِ قُلْنَا : يَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ سَمِعْنَاكَ تَقُولُ فِي الصَّلَاةِ شَيْعًا لَمْ نَسْمَعْكَ تَقُولُهُ قَبْلَ ذَلِكَ ، وَرَأَيْنَاكَ بَسَطْتَ يَدَكَ ، قَالَ : إِنَّ عَدُوَّ اللَّهِ إِبْلِيسَ ، جَاءَ بِشِهَابٍ مِنْ نَارِ لِيَجْعَلَهُ فِي وَجْهِي ، فَقُلْتُ : أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ، ثُمَّ قُلْتُ : أَلْعَنُكَ بِلَعْنَةِ اللَّهِ التَّامَّةِ ، فَلَمْ يَسْتَأْخِرْ ، ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ، ثُمَّ أَرَدْتُ أَخْذَهُ ، وَاللَّهِ لَوْلَا دَعْوَةُ أَخِينَا سُلَيْمَانَ لَأَصْبَحَ مُوتَقًا يَلْعَبُ بِهِ وِلْدَانُ أَهْلِ الْمَدِينَةِ ۞ مسلم: 1211 رسول خداص قيام كرد و فرمود: "از شر تو به خداوند پناه می برم". سپس فرمود: "تو را همان گونه نفرین می کنم که خداوند نفرین کرد". سه بار تکرار فرمود. سپس دستش را دراز کرد؛ گویی می خواست چیزی را بگیرد. چون از نماز فارغ شد، گفتیم: یا رسول الله! در نماز از شما چیزی شنیدیم که قبل از آن هرگز نشنیده بودیم و دیدیم که دستتان را به سوی چیزی دراز کردید. فرمود: "دشمن پروردگار، ابلیس، با شعله ای آتش نزد من آمد و می خواست که آن را در روی من اندازد و من از شر وی به خداوند پناه بردم. سه بار. سپس گفت: تو را همان گونه لعنت و نفرین می کنم که خداوند نفرین کرد. بعد خواستم او را بگیرم. به خدا سوگند! اگر دعای برادرم سلیمان نبود، کاری می کردم که وی سخره ی کودکان مدینه شود". حضرت محمد<sup>ص</sup> به احترام سلیمان<sup>ع</sup> شیطان را تسخیر نکرد ورنه صد در صد قدرت تسخیر آن را داشت.

ذوی العقول بودن حیوانات نیز ثابت میگردد ولی باز هم ما فصل جداگانه ای را یعنی فصل بعدی را غرض شناخت معنوی حیوانات اختصاص داده ایم. در رابطه به طبقه بندی ارواح در عنوان فوق هم ما فصل جداگانه ای را یعنی فصل بعدی را غرض شناخت معنوی حیوانات اختصاص داده ایم. در رابطه به طبقه بندی ارواح در عنوان فوق که گفته شد، ارواح دارای اقسام گوناگون میباشند. جمادات، نباتات، حیوانات، انسانها و جنیان مخلوقاتی هستند که ما به وجود آنها علم داریم و تمامی اینها دارای ارواح مختلف از نگاه صلاحیت تَعَقٰلی میباشند. خداوندی میفرماید: لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَی جَبَلِ لَرَأَیْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ حَشْیةِ اللّهِ وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنّاسِ لَعَلّهُمْ یَتَفَكّرُونَ اللّهُ الحشر: 21 اگر این قرآن را بر کوهی نازل می کردیم، قطعاً آن را از ترس خدا فروتن و از هم پاشیده می دیدی. و این مثل ها را برای مردم می زنیم تا بیندیشند. این آیه بر عاقل بودن کوها دلالت میکند. دو آیه بعد در

آخر همین سوره خداوند میفرماید: هُو اللهٔ الْحَالِقُ الْبَارِیُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْمَةِ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْحُكِيمُ وَاللهٔ الْحُلِيمِ مِي المستحدا، آفریننده، نوساز، صورتگر، همه نام های نیکو ویژه اوست. آنچه در آسمان ها و زمین است همواره برای او تسبیح می گویند، و او توانای شکست ناپذیر و حکیم است. یعنی تمام مخلوقات اعم از حیوانات، نباتات و حتی جمادات دارای عقل و اندیشه هستند ولو که این عقل در مقابل عقل انسان اندک ویا مختلف باشد باز هم عقل است. در ضمن خداوند عقل و شعور یک سنگ را چنین بیان میکند: ثُمُّ قَسَت قُلُوبُکُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِی كَاخْهِ بَارَةٌ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنَ الْحِجَارَةِ لَمَا يَتَقَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهُا لَمَا يَشَقَّقُ فَيَحُرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهُا لَمَا يَشَقَقُ فَيَحُرُجُ مِنْهُ اللهُ بِعَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ فَي البقره: 74 سپس دلهای شما بعد از این جریان سخت شد، همچون سنگ، یا سخته! چراکه پاره ای از سنگها میشکافد و از آن نمرها جاری میشود، و پاره ای از آنها شکاف بر می دارد و آب از آن تراوش می کند، و پاره ای از خوف خدا می تبد و نه سرچشمه علم و دانش و عواطف انسانی است) و خداوند از اعمال شما غافل نیست. یعنی سنگ با عقلی که دارد گاه گاهی جهت تعمیل امر خدا به اراده خود از بلندی می انسانی است) و خداوند از اعمال شما غافل نیست. یعنی سنگ با عقلی که دارد گاه گاهی جهت تعمیل امر خدا به اراده خود از بلندی می انسانی است) و خداوند از اعمال شما غافل نیست. یعنی سنگ با عقلی که دارد گاه گاهی جهت تعمیل امر خدا به اراده خود از بلندی می

خداوند؟ یک وجه مشترک را در باره همه موجودات بیان میکند اینکه تمام مخلوقات بشمول جمادات عقل یا روح دارند، خداوند؟ میفرماید: تُستیخ که السراء:

له السماوات السیّغ و الأرض و مَن فیهِن و اِنْ مِن شَيْءِ إِلاَّ یُسیّخ بِحَمْدِهِ و لکِن لا تَفْقَهُونَ تَسْبیح هِمْ إِنَّهُ کَانَ حَلیماً غَفُوراً الاسراء:

44 آسمانحای هفتگانه و زمین و کسانی که در آنها هستند، همه تسبیح او می گویند و هر موجودی، تسبیح و حمد او می گوید ولی شما تسبیح آنها را نمی فهمید او بردبار و آمرزنده است. اینکه تسبیح جمادات را ما نمی فهمید: أَمُّ تَنَ أَنَّ الله یَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِی السّماواتِ و مَنْ فِی الأَرْضِ کردید و همچنان درین مورد یک آیه قرآنی دیگری هم وجود دارد. خداوند؟ میفرماید: أَمُّ تَنَ أَنَّ الله یَسْجُدُ لَهُ مَنْ فِی السّماواتِ و مَنْ فِی الأَرْضِ و الشّمُسُ و الْقَمَرُ و النّجُومُ وَ الجُبالُ و الشّبَحُ و الدّوابُ و کثیر مِنَ النّاسِ و کثیر حقی عَلَیْهِ الْعُذابُ و مَنْ یُهِنِ اللّه فَما لَهُ مِنْ مُکْرِم اِنَّ اللّه یَشْجُدُ مَا یَشاءُ اللّه اللّه یَشْجُد اللّه مَنْ یُهِنِ اللّه فَما لَهُ مِنْ مُکْرِم اِنَّ اللّه یَشْجُدُ مَا یَشاءُ اللّه الله عَما کسانی که در آسمانها و کسانی که در زمینند برای خدا سجده می کنند؟! و (همچنین) خورشید و ماه و ستارگان و کوه ها و درختان و جنبندگان، و بسیاری از مردم! امّا بسیاری (ابا دارند، و) فرمان عذاب درباره آنان حتمی است خورشید و ماه و ستارگان و کوه ها و درختان و جنبندگان، و بسیاری از مردم! امّا بسیاری (ابا دارند، و) فرمان عذاب درباره آنان حتمی است خورشید و ماه و متارگان که در زمیند برای خداوند هر کس را خدا خوار کند، کسی او را گرامی نخواهد داشت! خداوند هر کار را بخواهد (و صلاح بداند) انجام می دهد!. از این آیه معلوم شد که سجده جمادات برای خداوند؟ بر مبنای عقل است چونکه سجده هیشه شعوری صورت میگیرد و تمامی مخلوقات خداوند؟ عقل و شعور دارند چه انسان باشد، چه ملائک، چه حیوان، چه سنگ و چه چوب همه آنان دارای ارواح یا عقول مختلف هستند.

مورد دیگری که از شعور جمادات حرف میزند در آیه ذیل مطرح است. خداوند میفرماید: إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَی السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَلَامَنُ مَنْهَا وَحَمَلَهَا الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا الْإِنْسَانُ اللَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا الْإِنْسَانُ اللَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا المانت را (که تکالیف شرعیه سعادت بخش است) بر آسمان ها و زمین و کوه ها عرضه کردیم و آنها از به عهده گرفتنش (به سبب اینکه استعدادش را نداشتند) امتناع ورزیدند و از آن ترسیدند، و انسان آن را پذیرفت بی تردید او (به علت ادا نکردن امانت) بسیار ستمکار، و (نسبت به سرانجام خیانت در امانت) بسیار نادان است. این تردد و اضطراب برای جمادات عاقل بودن آنها را ثابت میسازد. آیتی بارز تر ازین جهت که شعور جمادات را به اثبات میرساند در اینجاست. خداوند میفرماید: ثُمُّ اسْتَوَی إِلَی السَّمَاءِ وَهِی دُحَانٌ فَقَالَ لَمَ وَلِلْأَرْضِ ائْتِیَا طَوْعًا أَوْ کَرْهًا قَالَتَا أَتَیْنَا طَائِعِینَ اللَّ فصلت: 11

سپس اراده آفرینش آسمان فرمود در حالي که به صورت دود بود، به آن و به زمین دستور داد به وجود آئید و شکل گیرید، خواه از روي اطاعت و خواه اكراه! آنها گفتند: ما از روي طاعت ميآئيم!. قبول كردن حكم خداوند؟ توسط زمين و آسمان صراحتاً شُعورى ميباشد كه تحت اين آيه در ذوی العقول بودن آنها و اجزای شان هیچ شبه باقی نمی ماند. پس ثابت میگردد اینکه زمین و آسمان هم اراده سرپیچی از احکام الهی را دارند ولى به مقايسه با جانداران مقهور اند يعني به حكم قهري خداوند جرام انسانها گرديده اند. خداوند ج ميفرمايد: وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ النحل: 12 او شب و روز و خورشيد و ماه را مسخر شما ساخت، و نیز ستارگان به فرمان او مسخر شمایند، در این نشانه هائی است (از عظمت خدا) برای گروهی که عقل خود را بکار می گیرند. یعنی اگر امر خداوند<sup>ج</sup> نمی بود پس اجرام فلکیه به امر خود هرچه میخواستند میکردند. لبیک گفتن آتش به حکم پروردگارش ذی شُعور بودن او را نشان میدهد. خداوندج میفرماید: قُلْنَا یَا نَارُ کُویِی بَرْدًا وَسَلَامًا عَلَی إِبْرَاهِیمَ 🌣 الانبیاء: 69 گفتیم ای آتش برای ابراهیم سرد و بی آسیب باش. یعنی اگر آتش عاری از شعور میبود پس امر پروردگار<sup>ج</sup> جهت اجراات بعدی به آن بی مفهوم میبود و خداوند<sup>ج</sup> کسی دیگری را مأمور میکرد تا آتش را خاموش بسازد ولی قبولیت امر خداوند<sup>ج</sup> توسط آتش ذی شعور بودن آن را ثابت میسازد. اشكالي كه در باشُعور بودن جمادات پيدا ميشود به او پاسخ ارائه ميشود اينكه خداوندج ميفرمايد: كَيْفَ تَكْفُرُونَ باللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمْوَاتًا فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمُّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ 🤄 البقره: 28 چگونه به خداكفر مي ورزيد در حاليكه (عناصر) مرده بوديد، پس شما را حيات بخشيد، سپس شما را می میراند، آن گاه دوباره زنده می کند، سپس به سوی او بازگردانده می شوید. درین آیه خداوند انسان را مخاطب میکند و میفرماید كه شما عناصر مرده يعني خاك بوديد و خاك به مقايسه با انسان يعني هيچ. خداوند ميفرمايد: أَوَلا يَذْكُو الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا 🧔 مربم: 67 آيا انسان به ياد نمي آورد (و توجه ندارد)كه ما او را پيش از اين در حاليكه چيزي نبود، آفريديم. حیاتِ عناصر دیگر اعم از خاک به مقایسه با حیات انسانها حیثیت مرده را دارد زیراکه روح یا عقل انسانی قابل مقایسه با شُعور جمادات نمی باشد و ارواح آنان مختلف است. در جاى ديگر خداوند ميفرمايد: قَالُوا رَبَّنَا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَى خُرُوجِ مِنْ سَبِيل 🤄 غافر: 11 مي گويند: پروردگارا! دوبار ما را ميراندي و دوبار زنده كردي، اكنون به گناهانمان معترفيم، پس آيا راهي براي بيرون آمدن (از دوزخ) هست؟ منظور از مرگ نخست خاک است که مثال مرده را دارد نه مرگ روز الست چنانچه دیگران میگویند، این موضوع قبلاً نیز تشریح شده است. انسان قبلاً خاكِ مرده بود و مرگ دوم او همین مركبی است كه ما فعلاً در حیات مشاهده میكنیم و دو بار حیاتش یكی دنیوی و ديگري اخروي ميباشد. درين باره مثال واضحتري ديگر اينكه خداوند ميفرمايد: وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِن السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِمَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ العنكبوت: 63 و اگر از آنان بپرسى: چه كسى از آسمان آبى فرستاد و بوسيله آن زمین را پس از مردنش زنده کرد؟ می گویند: «الله»! بگو: «حمد و ستایش مخصوص خداست!» امّا بیشتر آنها نمی دانند. زمین در ابتدا قبل از حیات اولی اش مرده بود یعنی مثال مرده بود نه اینکه کسی زمین را ازبین برده باشد و سپس حیات یافته باشد. از بحث فوق شُعور در جمادات واضح گردید و شُعور در حیوانات گرچه ثابت است ولی باز هم مثالی از آن منحیث مطلب ضمنی ارائه میداریم

از بحث فوق شُعور در جمادات واضح گردید و شُعور در حیوانات گرچه ثابت است ولی باز هم مثالی از آن منحیث مطلب ضمنی ارائه میداریم که شعور آنان به اساس مکالمه مورچه گان در قرآن چنین آمده است. خداوند میفرماید: حَقَّ إِذَا أَتَوْا عَلَي وادِ النَّمْلِ قَالَتْ غُلَةٌ یا أَیُّهَا النَّمْلُ که شعور آنان به اساس مکالمه مورچه گان در قرآن چنین آمده است. خداوند میفرماید: حَقَّ إِذَا أَتَوْا عَلی وادِ النَّمْلِ قَالَتْ غُلُةٌ یا أَیُّهَا النَّمْلُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللللْ

ای گفت: به لانه های خود بروید تا سلیمان و لشکرش شما را پایمال نکنند در حالی که نمی فهمند. بعضی ها این را تفسیر کرده اند که جمادات و حیوانات به زبان حال یا تکوینی صحبت میکنند مانند این واقعه مورچه ها که در باره سلیمان صحبت میکردند. هر اسمی که بالایش بگذاریم هدف این است که صحبت بر مبنای عقل صورت میگیرد خواه آن به زبان حال باشد یا به زبان قال. خلاصه اینکه نفسِ تکلم، عاقل بودن متکلم را تصدیق میکند.

## رموزحيوانات

عموماً رُشد روح یا عقل در حیوانات بتناسب انسان خیلی بطی است. حیوانات در ابتداء تیز هوش اند، از آوان بچه گی الی بزرگسالی چیز های اندکی مانند شکار کردن و پرواز کردن وغیره را میآموزند، ولی روح یا هوش انسان در ابتدای طفلیت بتناسب حیوانات خیلی ضعیف بوده که حتی در بستر پهلو عوض کردن وی و حشرات را از روی اش دور کردن او هم به عهده دیگران میباشد ولی در جوانی و کهن سالی این

انسانِ متفکر به قُله های تعقل دست میآبد که توانائی تسخیر جهان را پیدا میکند. در جریان هر تنوع در حیوانات روحی جدید حیوانی دمیده میشود که هر جاندار در تنوع جدید خود از سایر جاندارانِ سابقه باشعور تر بار میآید و دلیل انقراض حیوانات منقرض شده از همین جهت بوده است که حیوانات با شعور تر سد راه گونه های پیشین قرار گرفته و آنها را به هلاکت میکشانند. این مطلب در صفحات بعد مفصلاً تشریح خواهد شد.

اثباتِ عقل در حیوانات: در فصل قبل اثبات عقل در نباتات و جمادات صورت گرفت و نیز اشارهٔ به عقل حیوانات شد که درین فصل بتفصیل برای اثبات عقل در حیوانات دلایل ارائه خواهد گردید. خداوندت در باره حیوانات میفرماید: و ما مِنْ دَابَةٍ فِی الْأَرْضِ وَ لا طائبٍ یَظیرُ بِیْنَاخِیْهِ إِلاَّ أَمْمٌ أَمْثالُکُمْ ما فَرَطْنا فِی الْکِتابِ مِنْ شَیْءِمُمُ إِلَیْرَهِمْمُیحُشَرُونَ فَی النعام: 38 هیچ جنبنده ای در زمین، و هیچ پرنده ای که با دو بال خود پرواز می کند، نیست مگر اینکه اُمتهایی همانند شما هستند. ما هیچ چیز را در این کتاب، فرو گذار نکردیم سپس همگی به سوی پروردگارشان محشور می گردند. تمام انواع حیوانات نظر به عقل نیسبی شان که بمقایسه با انسانها دارند در آخرت حشر میشوند، محاسبه میشوند و پاداش داده میشوند. یعنی هر حیوانی که در زمین می جنبد و در آسمان پرواز میکند گروهای هستند که در هدف واحد اشتراک دارند، همه جنبندگان زمینی و پرندگان آسمانی اُمتهای مانند ما هستند، یعنی مقاصد و غایات معین و واحدی دارند و در مقاصدی مانند رزق و جفت گیری و تمیه مسکن و چگونگی زندگی با هم مشابحت دارند، و نیز مانند انسان دارای آراء و عقاید اجتماعی و فردی هستند که اجتماعشان بر اساس ذات شان بنا شده است، اما در این آیه جهت اشتراک دیگری نیز ذکر شده و آن مسأله بازگشت به سوی خداست، چون حشر یعنی بازگشت و اجتماع مردم به سوی خداوند؟ بوسیله برانگیختن آنان است، پس ازین رو خداوند؟ انسان را در دنیا زندگی ارادی و شعوری شعور، منتهی به نحوی نارلتر وجود دارد و اینکه خداوند؟ انسانها و حیوانات را برای جزای اعمالشان در قیامت مخشور می کند، دال بر تساوی شعور، منتهی به نحوی نارلتر وجود دارد و اینکه خداوند؟ انسانه مرجع در حسابرسی همه آنها یکی است و آن ثواب دادن به نیکان و انتقام گرفتن از ستمکاران می باندان به نیکان و انتقام گرفتن از ستمکاران می بانسان، در شعور و اراده نیست، بلکه مرجع در حسابرسی همه آنها یکی است و آن ثواب دادن به نیکان و انتقام گرفتن از ستمکاران می باشد. نیکو کاری و ستم در حیوانات نیز جریان دارد و یوم محشر دارهٔ مدار همین امر خواهد بود.

طبق آیه فوق حیوانات نیز دارای پیامبران هستند یعنی هر حیوانی که تنوع میکند از طرف خداوند<sup>5</sup> به پیامبری برای نسل خود مبعوث میشود و سایر پیامبران در حیوانات مانند سایر پیامبران در انسانها بدون تنوع به پیامبری میرسند یعنی تنوع حیواناتِ متنوع، مانند تنوع آدم<sup>5</sup> و عیسی<sup>5</sup> است که آنان را به مقام پیامبری رسانید. خداوند<sup>5</sup> تسبیح پرندگان را با لحن و لهجه خود شان چنین تعریف میکند: أَلَمُ تَوَ أَنَّ الله یُسَیّحُ لَهُ مَنْ فِی السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضِ وَالطَیْرُ صَافَاتٍ کُلُّ قَدْ عَلِم صَلاَتُهُ وَتَسْبِیحَهُ وَاللهٔ عَلِیمٌ بِمَا یَفْعَلُونَ فِی النور: 41 آیا ندیدی که برای خدا تسبیح می کنند تمام آنان که در آسمانها و زمینند و همچنین پرندگان به هنگامی که بر فراز آسمان بال گسترده اند، هر یك از آنها نماز و تسبیح خود را می دهند عالم است. پیامبرانِ حیوانی نظر به فهم خودِ حیوانات برایشان هدایت خداوندی را میآورند پس ناگریر اینها در روز قیامت حشر می شوند تا تصفیه حساب شوند. از ابو هریره روایت است که پیامبر اکرم فرمود: لَتُؤدُنَّ الحُقُوقَ إِلَی اَهْلِهَا یَوْمَ الْقَیَامَةِ حَتَّی یُقَادَ لِلشَّاةِ الْجُلْحَاءِ مِنْ الشَّاةِ الْقُرْنَاءِ فَی مسلم: 6580 به خداوند قسم! شما در روز قیامت حق را به صاحبان آن خواهید پرداخت

و حتی حق گوسفند بدون شاخ از گوسفند شاخ دار گرفته خواهد شد. باید گفت که نه تنها تمام حیوانات در حکم قصاص از یکدیگر شامل اند بلکه بر اساس انطباق از حدیث فوق اینها در حکم قصاص از انسانان نیز شامل اند. اگر کدام انسان حیوانی را بدون ضرورت اذیت کرده باشد در آخرت آن انسان قصاص خواهد شد. چونکه حیوانات نیز از هدایات رسولان الحی برخوردار هستند، مفسدین شان مانند انسانهای مفسد که رسولان خدا<sup>ی</sup> را تکذیب کرده اند درین دنیا دچار عذاب الحی شدند و نابود گشتند. تا الحال ما از تباهی هولناک دو گروه مهم حیوانات وحشی معلومات داریم، اول انقراض انسان نماها و دوم انقراض دایناسورها. بلی! دلیلی تباهی حیوانات مذکور فساد گستردهٔ شان در روی زمین بود که نه تنها انسانها را تمدید به مرگ میکردند بلکه بالای نوع خود نیز ترحمی نداشتند، یکدیگر را بنابر هوای نفس (جهت اخذ غذا و تصاحب جنس مؤنث) میکشتند. یک تحقیق جدید نشان میدهد که نوعی از دایناسور ها بنام تایرانوسورها (Tyrannosaurs) همجنسان خود را میخوردند. عنکبوت ها نیز یکدیر را میخورند که در فصل ششم به همین مناسبت تشریح خواهد شد.

طبق آیه سی و هشتم فوق حیوانات اُمت هستند و بر اساس عقل و شعور شان حتی که اندک هم باشد حشر میشوند و انسان نماها باشعور ترین حیوانات پنداشته میشدند که به طریق اولی حشر خواهند شد. هر حیوانی که از دایرهٔ فطری خود عُدول کند تباه میگردد چه این تباهی جزئی باشد یا کُلی. دلیل عمده انقراض حیوانات، ناسازگاری با محیط از سبب تنوع گونه های جدید آنان است. در هر تنوع شعور حیوانات بیشتر از دیگران میگردد و حیواناتی که تنوع نیافته اند چونکه شعور شان از حیوانات متنوع کمتر است و در دراز مدت برای بقای خود کوشیده نمیتوانند، حیوانات جدید همراه با شعور بلند تر سد راه آنان در اخذ مواد غذایی قرار میگرند یعنی آنها را شکار میکنند یا اینکه شکار آنها نشوند از آنها فرار میکنند، پس بدینسان حیوانات کم شعور منقرض میگردیدند. دلیل انقراض تمام حیوانات در گذشته از همین رو بوده است. اگر به بعد مذکور قضیه دیده شود انقراض انسان نُماها و دایناسورها نیز از همین جهت بوده است مثلاً گوشتخوار های شان نسبت به کم شعوری نتوانستند که حیوانات نسبتاً با شعور را شکار کنند بنابرین آنما به خاطر خونریزی و فساد میان نوع خود دچار انقراض گردیدند و بعضی دیگری شان یا علف خوار باقی مانند و با محیط سازگاری پیدا کرده به گونه های دیگر تنوع کردند و یا منقرض شدند. باید گفته شود که انقراض انسان نماها با تنوع شخص آدم آغاز گردید و سپس ذریعه ذُریه اش ادامه یافت تا اینکه توسط طوفان نوح کاملاً منقرض شدند که در فصل مابعد (ششم) بتفصیل ذکر خواهد شد.

 (مخصوصا) تخت عظیمی دارد. (اما) من او و قومش را دیدم که برای غیر خدا (خورشید) سجده می کنند و شیطان اعمالشان را در نظرشان زینت داده آنها را از راه بازداشته و آنها هدایت نخواهند شد. چرا برای خداوندی سجده نمی کنند که آنچه در آسمانها و زمین پنهان است خارج می کنند؟ و آنچه را مخفی می کنید و آشکار نمیسازید، می داند؟. خداوندی که معبودی جز او نیست، و پروردگار و صاحب عرش عظیم است. هٔد هٔد از شرک مردم مطلع شده، به سلیمان گزارش می دهد که مردم منطقه سبأ خدا پرست نیستند که آنگاه از طرف سلیمان مأموریت ویژه ای می یابد. شناخت توحید و شرك، درک زشتی شرك و ضرورت گزارش به سلیمان و مأموریت ویژه پیام رسانی، مسألهای بالاتر از غریزه است. اینکه هدهد در جواب بازخواست حضرت سلیمان از علّت غایب بودنش، عذری موجّه و دلیلی معقول می آورد، نشانه شعوری بالاتر از غریزه است.

باید دانست که شعور در نباتات از عملکرد شان پیداست، جز نباتاتِ متنوع که شعور بالاتر فطری دارند، هر نباتی که برای بقای خود بکوشد همان قدر شعورش از سایر نباتات بیشتر میشود مانند گیاهان گوشت خوار و نباتاتی که از قرن ها تا الحال باقی مانده اند.



تخلیق حیواناتِ اربعه: این موضوع از بحث ذوالقرنین آغاز میگردد که یکی از شخصیت های حمّاسی است و در پیامبر بودنش تردید وجود دارد ولی توصیفش در قرآن بیانگر واقعات بزرگ ماضیه و در عین حال شرحی اندیشه مردم سابق محسوب میشود. خداوند میفرماید: وَیَسْأُلُونَكَ

عَنْ ذِي الْقَرْنَائِنِ قُلْ سَاتْلُو عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْرًا اللهف: 83 و از تو در باره ذوالقرنين می پرسند بگو به زودی چیزی از او برای شا خواهم خواند. طوریکه در صفحات قبل گفته شد که شکل فزیکی انسان اول کاکاملاً تسویه شده بود ولی در هندوستان گنیش (Ganesh) و که انسان های با صورت فیل و میمون بودند، در مصر باستان سِت (Seth) و آنوبیس (Anubis) و انسانهای با صورت مورچه خوار (Anteater) و سگ یا روباه (fox) بودند، در شرق میانه بعل (Baal) را که با صورت گاو بود می پرستیدند. شاید امثال این بت ها در سایر نقاط جهان وجود داشته و همه اینها به اشکال فوق یا حیوانات دیگر مشابحت داشته باشند، چراکه در آن زمان پوشیدن نقاب یا ماسک بشکل حیوانات یک نوع فیشن تلقی میگردید و اشخاص با رسوخ در مراسم مذهبی، میدان های نبرد، جشن ها، تشریفات و محافل مخصوص از آن استفاده میکردند. ولی بتدریج، فرهنگ پوشیدن نقابِ حیوانات به فرهنگ پوشیدن کلاه شاخدار مبدل شد و تا قرون وسطی ادامه یافت، و اکنون در خیلی موزیم های جهان آثار آن دیده میشود. در قرآن لقب ذوالقرنین از همین جهت بیان شده است که ایشان از کلاه شاخدار استفاده میکردند. اما به استثنای ذوالقرنین معبودان باطل که در فوق اسمای شان بیان شد شاید کسانی بودند که احتمالاً از اثر شوء شکل معروف به معبود شده باشند که امروز نیز قابل مشاهده میباشند مانند انسان های دم دار، انسان های درای چندین دست و پا (Polymelia) و سایر اختلالات مادرزادی (Congenital Disorder) که از اثر غیر فعال بودن ژن مارک دارای چندین دست و پا (Mark3 gene) و نقد.

گاؤ پرستی در جهان میلیون ها سال قدمت دارد. در زمان موسی ع و قبل از ایشان در شرق میانه بُتِ بنام بَعل (Baal) که مشابه به گاؤ بود پرستش میشد. در مورد سامری که جهت گمراهی مردم از دین حق، بچه گاؤی طلایی ساخته بود خداوند آمیفرماید: وَاتَّخَذَ قُوْمُ مُوسی بعد از (رفتن) مِنْ حُلِیّهِمْ عِجْلًا جَسَدًا لَهُ خُوَارٌ أَلَمٌ یَرَوْا أَنَّهُ لا یُکلّمهُمْ وَلا یَهْدِیهِمْ سَبِیلًا اتَّخُدُوهُ وَکَانُوا ظَالِمِینَ ۞ الاعراف: 148 قوم موسی بعد از (رفتن) و (به میعادگاه خداوند) از زیور آلات خود گوساله ای ساختند، جسد بیروحی بود که صدای گاو داشت! آیا آنها نمی دیدند که با آنان سخن نمیگوید و به راه (راست) هدایتشان نمیکند، آنرا خدای خود انتخاب کردند و ظالم بودند. این بُتِ گاؤنما بنام بَعل (Baal) بود که در بین مشرکین آن منطقه پرستش میشد. به زبان هندی به گاؤ بیل (Bail) و به زبان انگلیسی به آن بُل (Bull) گفته میشود، چقدر نام های مشابه که تا حال هندوان به گاؤ احترام مادری دارند و کشتار آن در مذهب آنان گناه پنداشته میشود. مشابمت باهمی کلماتِ مرتبط به گاؤ یعنی بعل، بیل و بعضی از کلمات دیگری از زبانهای جهان از اثر زبان های هندواروپایی (Indo-European Languages) است که تقریباً عنی میلیون سال قبل ذریعه پیوستن جزیره هند با سرزمین چین شکل گرفت یعنی میلیون ها سال قبل بشر دارای زبان های مشترک بودند که زبان شان به مرور زمان به اساس مهاجرت ها تنوع یافت. این موضوع در فصل ششم کتاب واضح خواهد گردید که قدمت بشر حتی بیشتر از کلاش در عنوان ملیون سال پانجیایی میباشد. اگر ریشه یابی گردد در ابر قاره پانجیا، قاره نُهای هند با جزیره نُهای عرب باهم چسپیده بودند که دلیلش در عنوان دنیا بخوی واضح خواهد شد.



175 ميليون سال قبل، ابر قاره پانجيا كه از جزاير پراكنده جهان تشكيل شده بود، موقع طوفان نوح؟ از هم پاشيدن گرفت يعني طوفان مذكور زمان آغاز این فروپاشی محسوب میشود. فروپاشی ابر قاره پانجیا توسط طوفان عالمگیر نوح که ارتباط مستقیم به قدمت بشر دارد، در فصل ششم كتاب درج شده است. حركت صفحات زمين (Plate Tectonics) كه باعث فروپاشي ابر قاره پانجيا شده بود، از سه مليارد سال بدين سو يعني خيلي ها پيشتر از طوفان نوح شروع شده است و دوام دار مي باشد. خداوند ميفرمايد: وَفِي الْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابِ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْض فِي الْأُكُل إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ الرعد: 4 و در روي زمين قطعاتي در كنار هم قرار دارد كه با هم متفاوتند و باغهائي از انگور، و زراعت، و نخلها، كه گاهي بر يك پايه ميرويند و گاهی بر دو پایه، همه آنها از یك آب سیراب می شوند و با اینحال بعضی از آنها را از جهت میوه بر دیگری برتری می دهیم، در اینها نشانه هائي است براي آنها كه عقل خويش را بكار مي گيرند. بايد يادآور شد كه حركت صفحات زمين خيلي بطي مي باشد كه فعلاً در سال 1 الي 2 انچ در حرکت اند ولی در آن زمان توسط طوفان نوح ٔ حرکتش سریعتر شده بود که در آخر تنها قاره هند سُرعتش الی اتصالش با کشور چین نسبت به سایر قطعات زمین تیز تر باقی مانده بود و این مطلب در عنوان ذیل تشریح خواهد شد. خداوند ج در مورد گسترانیدن صفحات زمین كه هميشه در حركت اند چنين ميفرمايد: وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ ۞ الحجر: 19 و زمين را گستردیم؛ و در آن کوههای ثابتی افکندیم؛ و از هر گیاه موزون، در آن رویاندیم. اگر دقیقتر بگوییم گسترانیدن زمین عبارت از وسعت بخشیدن به خشكي هاي زمين است بخاطريكه جانداران مخصوصاً انسانها بتوانند در آن زندگي نمايند. خداوند<sup>ج</sup> ميفرمايد: إنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُوا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ۞ النساء: 97 كساني كه فرشتگان روح آنها را گرفتند در حالي كه به خويشتن ستم كرده بودند، به آنها گفتند: «شما در چه حالي بودید؟ (و چرا با اینکه مسلمان بودید، در صفِ کفّار جای داشتید؟!)» گفتند: «ما در سرزمین خود، تحت فشار و مستضعف بودیم.» آنها (فرشتگان) گفتند: «مگر زمین خدا، پهناور نبود که مهاجرت کنید؟!» آنها (عذری نداشتند، و) جایگاهشان دوزخ است، و سرانجام بدی دارند. درین آیه کلمه "أَرْضُ" بمعنای خشکی های زمین است. معذلک فروپاشی ابر قاره پانجیا میلیونما سال را دربر گرفته است، فرض مثال اگر 1 میلیون سال را هم دربر گرفته باشد پس درین خلال مردم آن منطقه در عقاید مذهبی یکسان بوده اند مانند عقیده گاؤ پرستی که این عقیده از یک نقطه جهان نشأت گرفته است. جای تعجب نخواهد بود اگر بعضی چیزها بین مردمان باستانی شرق میانه و هندوان یکسان باشد که یک مثال واقعی اش در فوق در مورد بَعل و بیل ارائه گردید. مثال دیگرش که دور از حقیقت است اینکه گفته میشود یکی از بزرگترین طبقه مذهبی هندوان که براهمن نامیده میشوند و در کشور هندوستان سکونت دارند، قبیله گمشده از قبایل دوازدگانه بنی اسرائیل است در حالیکه طبقه براهمن مردمان بومی کشور هندوستان هستند و به این مطلب ارتباط ندارد. زمانی که خداوند<sup>ی</sup> به بنی اسرائیل حکم کرد تا گاوی را ذبح کنند آنها در باره رنگش سوال کردند که رنگ آن گاؤ چگونه باشد پس خداوند<sup>ی</sup> پاسخ داد رنگش زرد روشن باشد که بینندگان را شاد می کند. خداوند<sup>ی</sup> میفرماید: قالوا ادْعُ لَنَا رَبَّكُ یُبَیِّنُ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ مِی گوید: گاوی است زرد و رنگش روشن که بینندگان را شاد و مسرور می کند. با دیدن رنگی که بنی اسرائیل و مردم خاور میانه شاد میشوند همان رنگ دخواه مردم هندوستان مخصوصاً هندوان است. همین یک سویی در انتخاب رنگ بر میگردد به محیط زیست مشترک آنها که در ابر قاره با باهم میزیستند.

گاؤ یک حیوان کُهنی است که تخلیقش بعد از تخلیق انسان صورت گرفته است ازین رو جریان پیدایش گاؤ سینه به سینه به نسل های بعدی انتقال یافت که در شرح آیات ذیل بیان خواهد شد. گاؤ برای مردم باستانی مصر یک نُماد قدیمی تلقی میشد و در اساطیر آن زمان ذکر است که در تعبیر خواب ها گاؤ را به "سال" تفسیر کرده اند. خداوندی در مورد خواب پادشاه مصر آخناتون که تعبیرش نزد یوسف بود میفرماید: یُوسف أَیُّها الصِدِیق أَفْیْتا فِی سَبْع بَقَرَاتٍ سِمَانٍ یَا کُلُهُن سَبْع عِجَاف وَسَبْع سُنبُلاتٍ خُصْرٍ وَأَخْرَ یَابِسَاتٍ لَعَلِی أَرْجِعُ إِلَی النَّسِ لَعَلَهُمْ یَعْلَمُونَ یُوسف أَیُّها الصِدِیق أَفْیتا فِی سَبْع بَقَرَاتٍ سِمَانٍ یَا کُلُهُن سَبْع عِجَاف وَسَبْع سُنبُلاتٍ خُصْرٍ وَأَخْرَ یَابِسَاتٍ لَعَلِی أَرْجِعُ إِلَی النَّسِ لَعَلَهُمْ یَعْلَمُونَ یُوسف اَیْتُهُمْ مِنْ اَلْتُلْ مِا تُعْلِی مِنْ بَعْدِ ذَلِك سَبْع شِدَادٌ یَاکُلُونَ النَّسِ لَعَلَهُمْ مَنْ اللَّسِ لَعَلَهُمْ مَنْ اللَّسِ لَعَلَهُمْ مَنْ اللَّعِ اللَّعَ شِیلًا مِمَّا فَقَدَاوه فِی سَنْبُهِ اللَّه قَلِیلًا مِهَا تُعْلِیلًا مِمَّا وَقَدِه دَوه مِن مُنْ مِنْ بَعْدِ دَرابِه این خواب اظهار نظر کن که هفت گاو چاق را هفت گاو لاغر میخوردند، و هفت خوشه تر و هفت خوشه خشکیده، تا من به سوی مردم باز گردم تا آنها آگاه شوند. (یوسف) گفت هفت سال پیایی مثل همیشه کشت و زرع کنید، و آنچه دَرو می کنید، با خوشهاش کنار بگذارید، مگر اندکی که از آن میخورید. که چون این هفت سال بیای مثل همیشه کشت و زرع کنید، و آنچه دَرو می کنید، با خوشهاش کنار بگذارید، مگر اندکی که از آن میخورید. که چون این هفت سال بها تخمین می زدند هفت سال تعبیر گردید. چونکه اجداد مصریان و مردمان پیش از آنان تا نوادگان نوح به سلسلتاً زمان پیدایش گاؤ را با تعداد سال ها تخمین می زدند مصداقی باشد، خداوند تخلیق انسان بر تخلیق گاؤ که در شرح آیه ذیل دلیلش ذکر است.

همين گونه ادامه يافت تا به مرور زمان، مردمانِ بعد بدين باور شدند كه زمين هم بالاى شاخ گاؤ استوار ميباشد. ابان بن تغلب مى گويد: از امام صادق پرسيدم: عَنِ الْأَرْضِ عَلَى أَيِّ شَيْءٍ هِيَ قَالَ هِيَ عَلَى حُوتٍ قُلْتُ فَاخُوتُ عَلَى أَيِّ شَيْءٍ هُوَ قَالَ عَلَى الْمَاءِ قُلْتُ فَالْمَاءُ عَلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَّوْرُ قَالَ عَلَى الْمَاءِ قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَّوْرُ قَالَ عَلَى الثَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الطَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَوْرُ قَالَ عَلَى الثَرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَوْرُ قَالَ عَلَى الشَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَوْرُ قَالَ عَلَى اللَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَّرَى قُلْتُ فَعْلَى أَيِّ شَيْءٍ الثَوْرُ قَالَ عَلَى عَنْدَ ذَلِكَ ضَلَ عِلْمُ الْعُلْمَاءِ. شرح أصول الكافي – مولي محمد صالح المازندراني – ج 11 – الصفحة 472 زمين بر چه چيزى

استوار است؟ امام فرمود: بر ماهی، گفتم: ماهی بر چه چیزی استوار است؟ فرمود: بر آب، پرسیدم آب بر چه چیز؟ فرمود: بر صخره (سنگ سخت) پرسیدم: صخره بر چه چیز؟ فرمود بر شاخ گاوی راهوار، گفتم گاو بر چه استوار است؟ فرمود: بر خاک نمناک، گفتم: خاک نمناک بر چه چیز؟ فرمود: هیهات، که در این جا دانش دانشمندان گم گشته است. علامه مجلسی این روایت را نیز صحیح دانسته است. باید گفت که سخن فوق مسخره و از الهامات خداوندی نمی باشد، این سخن را اما صادق از گذشتگان نقل کرده است که در گذشته ها به علت محدود بودن دانش و عدم اختراع ابزارهای جدیدی چون تلسکوپ، در پاسخ به پرسش های نامحدود بشری در خصوص نحوه ای پیدایش و بسیاری دیگر از مسائل، فلاسفه، منجمان و دین شناسان و ... هر یک فراخور دانش و ذهنیت زمان شان، پاسخی به این پرسش های بی پایان می دیگر از زمان ایده ای دیگر نیز شکل گرفت که زمین روی شاخ گاو بنا شده است و هنگامی که گاو از خستگی زمین را از این شاخ به از شاخ انتقال می دهد، حوادث طبیعی مانند زلزله رُخ می دهند. فردوسی درین باب می سراید:

#### من گاو زمینم که جهان بر دارم یا چرخ چهارمم که خورشید کشم.

هم اعتقاد به گردش خورشید به دور زمین (منظور از چرخ چهارم زمین است) و هم قرار داشتن زمین روی شاخ گاو در این بیت وجود دار. مولانا عبدالرّحمن جامی در سکوتِ کرهٔ زمین و حرکت آفتاب دور او قایل بود و چنین مینویسد:

### وَ صلى الله على نورِ كه ازو شد نورها پيدا زمين از حلم او ساكن فلك از عشق او شيدا

این حیوان (گاؤ) در بسیاری از ادیان مانند دین هندوان و زرتشتیان مقدس شمرده شده که خداوند<sup>ج</sup> آن را برای زندگی و نجات بشر آفریده است لذا کشتنش گناه محسوب می شده است و برای مردمان دیگر زمین روی شاخ گاو تصور می شد چون ارتزاق در دوران قدیم تنها از راه دامداری و کشاورزی ممکن بوده است. گاو حیوانی است که هم از گوشت اش می توان خورد، هم از شیرش، و از همه مهم تر به عنوان تنها وسیله از قدرت جسمی اش در شخم زدن و بارور کردن زمین میتوان استفاده کرد.

در فوق گفتیم که تخلیق انسان مقدم بر تخلیق گاؤ است، از این آیه ثابت میگردد. خداوند تا میفرماید: خَلَفَکُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاجِدَةٍ مُّ جَعَلَ مِنْهَا وَرُوْجِهَا وَأُنْزَلَ لَکُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَائِيَةَ أَرْوَاجِ يَخْلُقُکُمْ فِي بُطُونِ أَمُهَاتِکُمْ خُلُقًا مِن بَعْدِ خُلَقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلَاثِ ذَلِکُمُ اللهُ الْمُلْكُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَّهُ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَهُ اللّهُ وَرُحُمُهُ مُلُونِ أَمُهَاتِكُمْ خُلُقًا مِن الزيد، سپس همسرش را از او پدید آورد، و از چهارپایان (شتر و گاو و گوسفند و بز به اعتبار یک نر و یک ماده) هشت زوج برای شما نازل کرد، شما (و چهارپایانتان) را در شکم های مادرانتان آفرینشی پس از آفرینشی دیگر در میان تاریکی های سه گانه (شکم و رحم و مشیمه) به وجود آورد. این است خدا پروردگار شما که فرمانروایی (مطلق بر همه هستی) ویژه اوست، معبودی جز او نیست، پس چگونه شما را از حق بازمی گردانند؟. خداوند جانداران را از یک جاندار تک سلولی آفریده است که جفتش را نیز از خودش آفرید و این مطلب در موضوع جنسیت چهارم در فصل دوم بتفصیل بیان شد سپس برای تکثیر جانداران این عملیه ادامه پیدا کرد که به یک تناسب خاص تعداد مونث ها و مذکر ها تنظیم گردد، نه تعداد مونث ها از حد میگذرد و نه مذکر ها از حد زیاد خلق میشوند. از همه جانداران در روی زمین پدید آمدند که خلقت آدم عو حواجز این روند بود. ولی اگر بشیوه دیگری این آیه تفسیر شود مانند تولد حواکه جفت آدم عود و از خود آدم بوجود آمده بود هم درست است. از ترتیب این آیه بر میآید که تخلیق این هشت حیوان بعد از تخلیق انسان بُخ داده است و برای انسانها منحیث یک غذای پاکیزه بعداً آفریده شده اند که تأثید اش در آیات بعد خواهد آمد. زمانیکه مردم خلقت انسان بُخ داده است و برای انسانها منحیث یک غذای پاکیزه بعداً آفریده شده اند که تأثید اش در آیات بعد خواهد آمد. زمانیکه مردم خلقت حیوانات فوق الذکر را مخصوصاً خلقت گاؤ را که طبق ترتیب آیه ذیل در آخر خلق شد، مشاهده کردند و دیدند که چگونه از یک حیوان این

گونه ای جدید حیوانی تنوع کرد و بعد از آن تنوعی کدام حیوانی دیگر را نیز ندیدند، پس گمان کردند که این حیوان نه، بلکه ظهور جسدی خداوند ت بر روی زمین است (نعوذ باالله) و گاؤ پرستی از آنجا آغاز گردید.

در ترجمه آیه فوق اسامی هشت نوع حیوان را گنجاندیم که تفصیل اسامی آنما در آیات ذیل ذکر است. خداوند میفرماید: گمانیّه اَرْوَاحِ مِنَ الصَّأْنِ اثْنَیْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَیْنِ قُلْ آلدَّکَریْنِ حُرَّم أَم الْأُنْفَییْنِ اَمًا اشْتَمَلَتْ عَلَیْهِ اَرْحَامُ الْأُنْفَییْنِ نَمْ کُنتُمْ شَهَدَاءَ إِذْ وَصَّاکُمُ الله کِیْنَ الْمُلَم یِمِّنِ الْمُنتَیْنِ اَمًا اشْتَمَلَتْ عَلَیْهِ اَرْحَامُ الْأُنْفَییْنِ اَمْ کُنتُمْ شَهَدَاءَ إِذْ وَصَّاکُمُ الله کِیْنَا الله کلا یَهْدِی الْقُومَ الطَّالِمِینَ ۞ الانعام: 143 – 144 هشت جفت از چهارپایان (برای الْفَتَرَی عَلَی اللهِ کَذِیّا لِیُضِلَّ النّاسَ بِغَیْرِ عِلْمٍ إِنَّ الله کلا یَهْدِی الْقُومَ الطَّالِمِینَ ۞ الانعام: 143 هشت جفت از چهارپایان (برای شَا آفرید) از میش دو جفت و از بز دو جفت بگو آیا خداوند نرهای آغا را حرام کرده یا مادهها را؟ یا آنچه رحم ماده های آغا در برگرفته؟ اگر راست می گوئید (و بر تحریم آغا دلیلی دارید) به من خبر دهید. و از شتر یک نر و یک ماده و از گاو یک نر و یک ماده (را آفرید) بگو: آیا خدا نرینه شتر و گاو یا ماده هر دو را یا آنچه را که رحم آن دو ماده دربرگرفته حرام کرده؟ یا زمانی که خدا شما را به این (حرام ساختگی) سفارش کرد، حاضر بودید، پس ستمکارتر از کسی که به خدا دروغ بندد تا مردم را از روی نادانی و جهالت گمراه کند، کیست؟! مسلماً خدا گروه ستمکاران را هدایت نمی کند. قسمیکه گفتیم از ترتیب این آیات بر میآید که از جمله حیوانات فوق الذکر، گاؤ آخرین حیوانی بود که تنوع کرد و چونکه بعد از آن مردم تنوع حیوانات دیگر را ندیدند، گاؤ را خدا پنداشتند.

بعد از تشریح مسائل فوق اکنون مسئله تخلیق این حیوانات مطرح میشود که در آیه ششم فوق اگر کلمه "أنْوَلَ" را به معنای «نُرنُّل» یعنی مهمانی بگیریم که جهت خوراک پاکیزه برای انسانها باشد پس این گونه ترجمه خلاف قواعد لسان عربی پنداشته خواهد شد زیرا انزل به معنای ارسال است نه به معنای مهمانی، و به معنای آفرینش هم نیست، پس اگر معنی اش آفرینش نباشد خداوند آنها را به این شیوه مانند گونه های جدید بلی! ارواح این حیوانات نازل گردید تا جذب حیوانات دیگر شده از آنها تنوع کنند یعنی خداوند آنها را به این شیوه مانند گونه های جدید حیوانات دیگر بیآفریند و در ادامه نسل شان تکثر بابد. مانند روح عیسی که جذب مربم شد و از ایشان منحیث گونه جدید انسانی تنوع کرد که در فصل سوم قبلاً نشریح گردید. از همین رو پیامبر اکرم" فرموده است که گوسفند از حیوانات به شت است که این حدیث در ذیل ذکر گردیده است. شاید حیوانات دیگر نیز هینطور خلق شده باشند ولی ذکر شان در قرآن و روایات نیامده است تا بر ما حجت باشد. آیا روح گردیده است. شاید حیوانات دیگر میفرماید: رفیع الدَّرَ عَلَ المُوحَ مِنْ أَمْرِه عَلَی مَنْ یَشَاهُ مِنْ عِبَادِه لِیُنْدُر یَوْمُ التَّرُق فَ الدَّرَ عَلْ الله برنده درجات و صاحب عرش است، روح را (که روح القدس و یاکدام روحی دیگریکه است) به فرمانش به هرکس از بندگانش که بخواهد القا می کند تا مردم را از روز ملاقات (که روز رستاخیز است) بیم دهد. و در جای دیگر میفرماید: تَنَوَّلُ الْهَلَائِکُهُ وَالُوحُ فِیهَا بِاذْنِ نُول حیوانات مذکور این بود تا برای اکل بشر غذای پاک، مناسب، باکیفیت و اعلی مهیا گردد و رژیم غذایی اش تنوع پیداکند. اگر دیده شود حیوانات درنده اکثراً از همین حیوانات چه اگانه تغذیه میکنند که خود وفق بر سخنی است که ما میگوییم.

برای حل مسئله فقهی اش اصول اتخاذ میگردد اینکه در چهارپایان بدون همین چهار حیوان که بشمول مونث های شان هشت اند، خوردن گوشت سایر چهارپایان حرام مطلق است چرا که در فوق در آیه ششم سوره مبارکه زُمَر نزول حیوانات مذکور مختص به انسانها میباشد تا از گوشت حیوانات دیگر بجز از اینها تغذیه صورت نگیرد. حکم صریحش اینجا موجود میباشد. خداوند تمیفرماید: یا آینها الّذین آمنُوا آؤفوا اید به پیانم به بیمانما و قراردادها وفا کنید، چهار پایان برای شما حلال شده است مگر آنچه بر شما خوانده میشود (به جز آنما که استثناء خواهد شد) اید به پیمانما و قراردادها وفا کنید، چهار پایان برای شما حلال شده است مگر آنچه بر شما خوانده میشود (به جز آنما که استثناء خواهد شد) و صید را به هنگام احرام حلال نشمرید خداوند هر چه بخواهد (و صلاح ببیند) حکم میکند. یعنی به استثنای حیوانات فوق الذکر، خوردن گوشت همه چهارچایان دیگر برای شما حرام است. پس خداوند، مومنین را قبل از ضیافت بزرگ جنت در دنیا به خوردن همین حیوانات اربعه که بشمول مونث های شان هشت اند دعوت میکند. حکم در مورد آهو همین است که آهو از نسل بُر است و بعضی آهوان از نسل شتر نیز را ندارد. یگانه حیوانیان مانند اسب و خر و خرگوش و فیل و سگ و کانگورو وغیره از همین آیات ثابت است و نیازی اقتباس از روایات را ندارد. یگانه حیوانی که ازین صنف خوردن گوشتش حرام است آن خوک است. بلی! خوک همجنس بُر است چونکه امر خوردنش بین مردم مشتبه بود خداوند، خوردن گوشتش را صریحاً به الفاظ واضح منع ساخت. خداوند، میفرماید: قُلُ لا آجِدُ فِی مَا أُوجِیَ إِنِی مُحُورِی وَایْن رَبِّی مُحُورِی وَایْن رَبِی مُن اَن فِی اللهِ بِهِ فَمَنِ اصْطُرُ غَیْرَ رَاخ وَلا عَادٍ فَاِنٌ رَبِّی غُورُا عَلَی طَاعِم رُون رَبِی الله به به من وحی شده است چیزی را که خوردنش بر خورندهای حرام باشد، نمی یام، بُنز اینکه مردار باشد یا رُجِیم کُون مَنْ به اینها همه پلیدند، یا حیوانی که در طریق گذاه به هنگام سر بریدن، نام غیر خدا (نام بنها) برون ریخته یا گوشت خوک که اینها همه پلیدند، یا حیوانی که در طریق گذاه به هنگام سر بریدن، نام غیر خدا (نام بنها) آمرزنده مهربان است. دلیل حرمت گوشت خوک بنابر تولید مرض یا تحریک بی حیایی در انسانما نیست بلکه مشتبه گرفتن خوک با بُر است آمرزنده مهربان است. دلیل حرمت گوشت خوک بنابر تولید مرض یا تحریک بی حیایی در انسانما نیست بلکه مشتبه گرفتن خوک با بُر است.

حيوانات جهارگانه فوق الذكر، قسميكه گفته شد آنقدر جهت اكل بشر پاک هستند که بجز از خون شان حتى ادرار شان ناپاک نمی ميباشد. از همام، از قتاده روايت است که انس رض گفت: أَنَّ نَاسًا اجْتَوُّا فِي الْمَدِينَةِ فَأَمْوَهُمُ النَّبِيُّ صلى الله عليه وسلم أَنْ يَلْحَقُوا بِرَاعِيهِ فَشَرِبُوا مِنْ أَلْبَانِهَا وَأَبْوَالِهَا حَتَّى صَلَحَتْ أَبْدَائُهُمْ فَقَتَلُوا الرَّاعِي وَسَاقُوا الإبل فَبَلَغَ النَّبِيَّ صلى الله عليه وسلم فَبَعَثَ فِي طَلِيهِمْ فَحِيءٌ يَجِمْ فَقَطَعْ أَيْدِينَهُمْ وَالْمَوْلُهُمْ وَسَمَرَ أَلْبَانِهَا وَالْبُوالِهَا وَسُمَرَ أَلْبُنَهُمْ وَسَمَرَ أَلْبُوهُمُ وَسَمَرَ أَبْدَانُهُمْ وَسَمَرَ أَلْبُوهُمُ وَسَمَرَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَسَمَرُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَم يُصلَى فِي مَرَافِضِ الفَتَعِ مَعْتُهُ بَعْدُ يَقُولُ : كَانَ بِصِلَد. وو بيشاب شتران الله النباح روايت است كه انس بن عقب ايشان فرستاد و آنها را آوردند، دست و پايشان را بريد و چشمانشان را ميل كشيد. در روايت ديگر از ابي النباح روايت است كه انس بن مالك صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَم يُصلَى فِي مَرَافِضِ الفَتَعِ عَبُلُ أَنْ يُشِكِعُهُ بَعْدُ يَقُولُ : كَانَ يُصلِّى فِي مَرَافِضِ الفَتَعِ قَبْلُ أَنْ يُبْتَى المُسْجِدُ وَسِلَمْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَسُلُمَ مِن دَوَاتٍ الْجَنَةِ ؛ فامستحوا رَغَامَها، وصَلُّوا فِي مَرافِضِها بِي اللهُ عَلَيْهِ وَسِلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلُوا فِي مَرافِضِها فَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسِلُوا فِي مَرافِضِها فَعَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَلَالِهُ عَلَيْهُ وَلَا بَاللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَ

حتی بول و براز شان پاک میباشد. باید یادآور شد که هر چیزی پاک قابل اکل نیست مانند بلغم که پاک است و جامه را جهت ادای نماز کثیف نمی سازد ولی زمانیکه از دهن خارج میگردد هیچ ذی شعوری میل به بلعیدن دوباره آن ندارد در حالیکه این ماده از درون خود آن شخص نیز ترشّح کرده باشد. گرچه شتر و گوسفند هر دو از حیوانات اربعه اند ولی حدیثی وجود دارد که شتر را در بعضی موارد مستثنی میسازد. از جابر بن سمره نقل است که فردی از رسول الله سیرسید: أَأْتَوَصَّأُ مِن لُخُوم العَبْم؟ قالَ: إِنْ شِئْتَ فَتَوَصَّأُ وإِنْ شِئْتَ فلا تَوَصَّأُ قالَ مسلم: التَوَصَّأُ مِن لُخُوم العِبل؟ قالَ: يَعَمْ فَتَوَصَّأُ مِن لُخُوم العِبل؟ قالَ: نَعَمْ فَتَوَصَّأُ مِن لُخُوم العِبل؟ قالَ: نَعَمْ قالَ: أُصَلِّی فِی مَبَارِكِ العِبل؟ قالَ: لَا. ﴿ مسلم: الله على العد از خوردن گوشت گوسفند، وضو بگیرم؟ فرمود: "آگر خواستی، وضو بگیر و اگر خواستی، وضو نگیر". گفت: در مورد گوشت شتر چطور؟ فرمود: "بله" بعد از خوردن گوشت شتر، وضو بگیر". گفت: می توانم در آغل گوسفندان نماز بخوانم؟ فرمود: "بله". گفت: در مورد خوابگاه شتران چطور؟ فرمود: "خیر". پس باید گفت که طبق این حدیث و احادیث مافوق فضولات حیوانات اربعه پلید نیست با تفاوت اینکه نماز گذاردن در آغل گوسفندان از جهت بوی خفیف فضولات شان جایز است ولی گذاردن نماز در آغل شتران از جهت بوی تند فضولات شان منع گردیده است مخصوصاً ادرار شتر که آلوده به یک نوع انگل یا پارازایت بنام تریپانوزوم (Trypanosomes) است و باعث متعفن شدن ادرار شتر میگردد.

طوریکه در فصل اول تشریح گردید، در اصول حلال و حرام در اسلام از اول تا آخر برای بشر یکسان بوده است. پس باید متذکر شد، حیواناتی را که خداوند بالای یهود حرام کرده بود جهت کیفر دادن شان بود و حکمی دائمی برای سایرین نداشت. خداوند میفرماید: وَعَلَی الَّذِینَ هَادُوا حَرَّمْنَا کُلَّ ذِی ظُفُر وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَیْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمّا أَوِ الحُوّایَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَلِكَ جَزَیْنَاهُمْ اللّذِینَ هَادُوا حَرَّمْنَا کُلَ دِی ظُفُر وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَیْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلّا مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمّا أَوِ الحُوّایَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمِ ذَلِكَ جَزَیْنَاهُمْ بِبَعْیِهِمْ وَإِنّا لَصَادِقُونَ کُ الانعام: 146 و بر یهودیان، هر حیوان ناخن دار را حرام کردیم و از گاو و گوسفند، پیه و چربیشان را تحریم نمودیم، مگر چربی هائی که بر پشت اینها قرار دارد، و یا در لابلای امعاء و دو طرف پهلوها و یا آنها که با استخوان آمیخته است این را به خاطر ظلم و ستمی که می کردند، به آنها کیفر دادیم و ما راست می گوئیم. درینجا مراد از حیوانات ناخن دار به گمان اغلب مرغان است. حالا اگر یهودیان قرآن را قبول کنند از زحماتی که آنرا دائمی می پندارند معاف خواهند شد.

در تورات، مومنین بار ها از خوردن گوشت خوک منع گردیده اند:  $\frac{1}{2}$  و خوک زیرا گرچه شکافته شم است، اما نشخوار نمی کند، و از این رو بر شما حرام است. گوشت چنین حیواناتی را نخورید و به لاشه آنها نیز دست نزنید  $\frac{1}{2}$  عهد عتیق: کتاب تثنیه، فصل 14، آیه  $\frac{1}{2}$  و همچنان عهد عتیق: کتاب لاویان، فصل 11، آیات  $\frac{1}{2}$  و خوك در سوریه باستان و کنعان ممنوع بود و گوشت آن حرام شمرده شده بود. طبق گفته های هرودوت ، سکاها خوک را حرام قرار می دادند، که هرگز قربانی نمی شد، و همینطور اسکاتلندی ها. ادونتیستهای روز هفتم، گوشت خوک را به همراه سایر غذاهایی که طبق قوانین یهودی ممنوع است، حرام می دانند. کلیسای ارتدکس اریتره و کلیسای ارتدکس اتیوپی مصرف گوشت خوک را مجاز نمی دانند. و بسیاری از ایزدی ها در کردستان گوشت خوک را حرام می دانند.

درین مورد حرف عیسی<sup>ع</sup> در انجیل چنین ذکر شده است: گمان مبرید که آمدهام تا تورات و نوشتههای پیامبران را نسخ کنم؛ نیامدهام تا آنها را نسخ کنم، بلکه آمدهام تا تحققشان بخشم و عهد جدید، کتاب مَتّی، فصل 5، آیه 17 در حالیکه خود عیسی مسیح خوک را نجس میداند و به تورات عمل میکند چطور پیرو وی بنام پطرس خوردن گوشت خوک را حلال می شمرد؟ در انجیل چنین آمده است: روز بعد، نزدیک ظهر،

چون در راه بودند و به شهر نزدیک می شدند، پطرس به بام خانه رفت تا دعا کند  $\bigcirc$  در آنجا گرسنه شد و خواست چیزی بخورد. چون خوراک را آماده می کردند، به حالت حَلسه فرو رفت  $\bigcirc$  در آن حال دید که آسمان گشوده شده و چیزی همچون سفرهای بزرگ که از چهارگوشه آویخته است، به سوی زمین فرود می آید  $\bigcirc$  و از انواع چارپایان و خزندگان و پرندگان پر است  $\bigcirc$  آنگاه ندایی به او رسید که: ای پطرس، برخیز، ذبح کن و بخور!  $\bigcirc$  پطرس گفت: حاشا از من، خداوندا، زیرا هرگز به چیزی حرام یا نجس لب نزده م  $\bigcirc$  بار دوّم ندا آمد که آنچه خدا پاک ساخته است، تو نجس مخوان!  $\bigcirc$  این امر سه بار تکرار شد و سپس سفره بی درنگ به آسمان بالا برده شد  $\bigcirc$  عهد جدید، کتاب اعمال، فصل 10، آیات  $\bigcirc$  10 پس واضح میشود که خواب پطرس درین مورد اولاً که جعلی بوده است یا یک تلقین شیطانی می باشد.

ارتباط جغرافیایی هِند با شرق میانه: مشترکاتِ بُت پرستی هندوان و اعراب زمان جاهلیت نشاندهنده یکجایی آنها در ادوار گذشته می باشد که در عنوان فوق در مورد یک بخش آن که مشابحت در گاؤ پرستی بود صحبت شد امری که بنابر آن ارتباط باستانی هند با شرق میانه ثابت میشود همان ارتباط جغرافیایی است که در تصویر فوق مشاهده گردید. دیده میشود که هندوان تا به امروز بت پرست باقی مانده اند و با مردم باستانی شرق میانه همسانی دارند. بعضی موضوعات دیگر که هنوز با گذشت زمان طولانی در فرهنگ هندوان باقی مانده است ارائه میگردد اینکه منات نام بُتِ مونث بود که قبل از اسلام در مکه پرستش میشد و سومَنات پرستشگاهی هندوان در کشور هندوستان است. در زبان سانسکریت کلمه "سو" پیشوندی است که غالباً برای اسم مونث استفاده میشود که به معنای خوب و عالی آمده است مانند اسامی "سونينا" "سومترا" "سوهاسِني" "سوناكشي" وغيره پس طبق اين دستور اسم سومنات به معناي مناتِ عالى ميباشد كه فرق بين منات و سومنات چیز دیگری نیست بلکه غلوی است که هندوان برای منات قایل شدند که با علاوه کردن پیشوند "سو" او را عالی خطاب نمودند. در جنسیت منات و سومنات تغییری وارد نشد و هر دو بُت های مونث بودند که با گذشت میلیون ها سال کما کان پرستش میشدند، برعکس تفسیریکه توسط نسل های بعدی هندوان اتخاذ شد و معنای سومنات را به خدای ماه و جنسیت او را به مذکر تغییر دادند. باید گفت که تغیر هذا نیز در دراز مدت صورت گرفته است. پرستشگاه سومَنات (Somnath Temple) که در ایالت گجرات کشور هندوستان قرار دارد یکی از بزرگترین بتخانه های هندوستان بود. محمود غزنوی از آنجا که میدانست بتخانه سومنات گنجینهٔ زر و سیم و جواهرات است برای تملک آن به بهانه رواج دادن اسلام در سال 1024 میلادی لشکرکشی عظیمی به آن شهر کرد و پس از سه روز نبرد، بتخانه را گشود و خود با گرزی که در دست داشت بُتِ اعظم را که از آهن بود و در حدود 5 متر طول داشت درهم شکست و خود در 10 صفر 417 ه. ق مصادف به 2/اپریل/1026 میلادی به پایتخت بازگشت. قیمت این اشیا را که بدست محمود غزنوی غنیمت گرفته شد در آن روزگار 20 میلیون دینار نوشته اند. در جنگ سومنات بیش از 50 هزار نفر از هندیان به قتل رسیدند. پرستشگاه سومَنات که تاریخ اعمارش تا الحال نا معلوم و معما باقی مانده است، درین اواخر به شکل معماری سُنتی در سال 1951 میلادی بازسازی شد. از مطلب هذا اینگونه نتیجه اخذ میشود که مشابحتِ بُتِ اعراب قبل از اسلام با بُتِ هندوان هندوستان برین دلالت میکند که در ابر قاره پانجیا مردمان هندوستان و شرق میانه با هم یکجا میزیستند که طبق عنوان قبل به مرور زمان از همدیگر جدا شدند. موضوع مرتبط دیگر اینکه عقاید هندوان بر سه اصل یعنی عقیده تثلیث استوار است. آنا به سه خدا باورمند اند، خدای خالق یعنی برهما، خدای محافظ یعنی و شنو و خدای تباه کننده یعنی شیوا. در زبان سانسکریت و ش (Vish) به معنای همه گیر و جهانی است و نو (Nu) به معنای نوح که میشود و شنو، یعنی آن نوح که تمام انسانهای جهان از نسل اوست بسبب آنکه طوفانش عالمگیر بود و در عین حال محافظت کننده برخی از موجودات حیه نیز بود. در ترجمه انگلیسی کتاب متسیا پُرانا، جلد 1، فصل 1، صفحه 6 که یک کتاب معتبر هندوان است کند کر یک طوفان جهانی متصل با زمان و شنو آمده است که مانو (Manu) بحکم خداوند توسط یک کشتی که از هر جانوری در آن حمل کرده بود، خود و فامیل خود را از طوفان نجات داد. در اساطیر هندوان مانو یک شخص نه بلکه عنوانی است که در دوره های مختلف تاریخی به افراد مختلف داده می شود که برین اساس مانو لقب و شنو بود و این اسم عین مفهوم را ارائه میکند یعنی قسمیکه در مورد پیشوند اسم سومنات گفته شد، همینطور اسم مانو به نوح ارتباط دارد. در زبان سانسکریت کلمه «مها» به معنی بزرگ است که در اسم مانو منحیث پیشوند با حذف حرف «ه» البته که جهت روانخوانی آن ذکر شده است که مانو به معنای مهانو میشود و مهانو به معنای نوح بزرگ است پس درینصورت کشنو و مانو هر دو اسم نوح اند. باید پذیرفت که این مشابحت در اسم، از ابر قاره پانجیا نشأت گرفته است یعنی قبل از فروپاشی آن، زمانی کم مردمان شرق میانه با مردمان هندوستان یکجا باهم میزیستند که تا امروز همه شان یکسان به طوفان نوح عقیده دارند. یک مبلغ کاتولیک انسوی در هند بنام (Ceremonies براگ است.

دلیل دیگر جهت اثبات این موضوع تونِ لهجه (Accent Tone) میتواند باشد. هندی ها در لهجه با اکثر کشور های افریقای شرقی مخصوصاً با اعراب مشابحت زیادی دارند اگر از نگاه جغرافیه فعلی دیده شود پس باید هندی ها با چینی هاو فارسی ها در لهجه و زبان اختلاف فاحش نمیداشتند چرا که کشور های باهم چسپیده اند که دارای یک مرز طولانی نیز میباشند ولی قسمیکه گفته شد در جزیره ابر قاره پانجیا، فارس با چین، و هند با شرق میانه متصل بود، زمانی که هند از شرق میانه جدا شد و منحیث یک جزیره میلیون ها سال را دربر گرفت تا حرکت به بالا کرد و با سرزمین چین بپیوست، پس درین خلال هندی ها دارای زبان و لهجه خاص خود شده بودند که با چینی ها و فارسی ها تونِ لهجه شان هسانی نداشت. تجوید دانان خوب میدانند که اعراب مانند هندی ها دارای حروف ترقیقی (باریک یا خالی) هستند در حالیکه چینی ها و محصوصاً فارسی زبانان اکثراً از حروف تفخیمی (پُر) در کلام خود استفاده میکنند که این امر نشان دهنده تغیر فاحش در لهجه های شان میباشد. پس همخوانی تون لهجه هندی ها با کشور های دور دست که با آنان مرز مشترک هم ندارند، ارتباط جغرافیای هند را با شرق میانه ثابت میساند که فصل مابعد را به همین نام مسما نموده ایم.

80 میلیون سال قبل زمانی که جزیره هند از ابر قاره پانجیا جدا شد، در ادامه سفر خود پیش از آنکه به کشور چین بپیوندد برای میلیون ها سال در اقیانوس آرام منحیث یک جزیره دور دست قرار گرفته بود و از سایر نقاط خشکی در انزوا ماند در همین دوران بود که هندی ها به یک فرهنگ متمایز دست یافتند که تعلیمات اساسی خود را که با بعضی از مردم جزیره نمای عرب مشابحت داشت مانند بت پرستی از دست ندادند ولی در جزئیات تغییر کردند مانند اینکه گیاه خوار شدند، آنان از اثرِ در انزوا قرار گرفتن از سایرین و بنابر تعلیمات خود ساخته خود گیاه خوار شدند، آنان از اثرِ در انزوا قرار گرفتن از سایرین و بنابر تعلیمات میکند ورنه اگر عکس شده بودند و خوردن گوشت را مطلقاً بالای خود حرام نموده بودند. پس این امر بر وجود جزیره هند در اقیانوس دلالت میکند ورنه اگر عکس آن سنجیده شود در نقشه فعلی هند که با چین هم مرز است، چینی های که حتی از حشرات و حیوانات وحشی جهت اخذ غذا استفاده میکنند باید هندو های هندوستان جهت مجاورت منطقوی مثل آنان میبودند، مگر نه چرا که هندو ها این فرهنگ را از قبل با خود حمل نموده بودند. باید گفت که در 80 میلیون سال گذشته شرعت حرکت صفحه هند الی اتصالش با کشور چین 20 سانتی متر در سال بود که توانست از جنوب افریقا به این سرعت طی 80 میلیون سال با منطقه چین ملحق گردد در حالیکه سایر صفحات زمین دارای سرعت خیلی پایین نسبت به صفحه هند بودند و اندکی تغیر کردند که در تصویر ذیل قابل مشاهده میباشد.



دلیل دیگری که این پیوند را ثابت میسازد همسانی در جادوی مصر و جادوی بنگال است که جادوگران شان تا به امروز در بعضی امورات جادویی بُعد مشترک و اتفاق نظر دارند.

همچنان دلیل دیگری که موضوع هذا را ثابت میسازد عبارت از نظریه وحدت الوجود است که در شرق میانه پرورش یافت سپس به یونان باستان انتقال کرد و از آنجا به کشور های اسلامی مواصلت نمود که صوفی ها از آن استقبال کردند و افکار خویش را در قالب همین نظریه جا دادند. هندو ها که از قبل به این نظریه عقیده داشتند و میگویند "Har Kankar Mein Shiv Shankar hai" یعنی در هر سنگریزه خدا موجود است. پس همخوانی در این عقیده هندوان هندوستان با مردمان باستانی شرق میانه از زمان ابرقاره پانجیا بجا مانده است که در آن زمان باهم میزیستند.

دلیل دیگری که به موسیقی ارتباط دارد و موضوع فوق را واضحتر میسازد اینکه در موسیقی کلاسیک هند دو نوع راگ به نام های "بایراو" وجود دارد و گفته میشود که این راگ ها از سرزمین عرب به هند انتقال نموده اند در حالیکه پرستشگاهای متعدد مسما به همین راگ ها در کشور هندوستان وجود دارند که بناء آنها قبل از تاریخ صورت گرفته است. پرستشگاه بایراوی (Bhairavi Temple) در منطقه گنجم ایالات اودیسه کشور هندوستان قرار دارد و پرستشگاه های بایراوا (Bhairava Temples) بشمول کشور نیبال در 18 ایالات کشور هندوستان موجود میباشد. ازین جهت موضوع ارتباط جغرافیای هند با شرق میانه خود بخود به اثبات میرسد چرا که فعلاً در شرق میانه مخصوصاً عرب ها اکثر آهنگ ها را در قالب همین دو راگ میسازند که در موسیقی اروپایی ها و آمریکایی ها هنوز طنین این راگ ها بیگانه است و در کشور های سواحل شرقی افریقا، طنین راگ های فوق الذکر در ترکیب آهنگ های محلی به گوش میرسد که بیانگر دلیل فوق است. باید گفت که فعلاً موسیقی کلاسیک هند در جنوب قاره آسیا و مخصوصاً در کشور هندوستان رواج دارد. سرودن این راگها و راگهای دیگر در هِند قدیم یک شیوه خاص برای پرستش بنت ها بود که سرودش مشرکان (هندوان) را در معابد شان به وجد میآورد و در ترویج شرک گام بالای داشت.

دلیل دیگری که بنده درین اواخر متوجه به آن شد در باره راگ مشهور بجوپالی است. بحوپال (Bhopal) یکی از بزرگترین شهر های کشور هندوستان است که در وسط این کشور موقعیت دارد و وجه تسمیه راگ مذکور همین شهر است. شیخ نورین محمد صدیق سودانی، تلاوت قرآن را تمامی اوقات در همین راگ انجام میدهد.

باید گفت که با تفحص بیشتر دلایل دیگری نیز درین ارتباط قابل کشف است که رابطه فرهنگی و جغرافیایی هند را با شرق میانه ثابت میسازد ولی ما به دلیل ذیل که همچنان در عنوان فوق بیان گردید اکتفا میکنیم و آن عبارت از انتخاب رنگ است. بلی! هندوان رنگ زردی که مایل به آتش باشد را منحیث رنگ مذهبی می پسندند. زمانی که بنی اسرائیل برای قتل نفسی که بدون گواه بود به پارچه گوشتی از گاؤ نیاز پیدا کردند تا با تماس آن مقتول زنده گردیده و قاتل خود را شناسایی کند (که البته معجزه موسی بود)، آنها در باره رنگ گاؤ سوال کردند و خداوند همان رنگ را برای گاؤ انتخاب نمود که آنها آن رنگ را بیشتر می پسندیدند. خداوند میفرماید: قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ یُبَیِّنْ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ مِقُونًا مُقَوِّقٌ مَفُونُهُ فَاقِحٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ النَّاظِرِینَ ۞ البقره: 69 از پروردگارت بخواه که برای ما توضیح دهد رنگش چگونه باشد؟ گفت: خدا می گوید: گاوی است زرد و رنگش روشن که بینندگان را شاد و مسرور می کند. با دیدن رنگی که بنی اسرائیل و مردم خاور میانه شاد میشوند همان رنگ دلخواه مردم هندوستان مخصوصاً هندوان است. همین یک سویی در انتخاب رنگ بر میگردد به محیط زیست مشترک آنها که در ابر قاره پانجیا باهم میزیستند.

خلاصه اینکه هندی ها با مردم شرق میانه آنقدر ارتباط تنگاتنگ داشتند که اگر خداوند ت در سرزمین مقدس گاه به گاه پیامبر نمی فرستاد، مردمانش مانند هندوان گیاه خوار میشدند.

# مراحل تخليق انسان

تاریخ بشر با آموختن و تربیت آغاز میشود، انسان ها از روزگار کهن حیات شروع به آموختن و کشف راز و رمزِ اطراف خود و تلانی مفاهیم و اطلاعات به منظور بیان دیدگاه و نظریات خویش نموده اند. انسان ها از همان ابتدای خلقت تا به امروز که از راه های گوناگون دانش و اطلاعات خود را بدست میآورند بر اهمیت و نقش علم و دانش در زندگی خود پی برده اند. در ادیان گوناگون به فراگیری علم و دانش تأکید و توصیه شده است اما هیچ دینی همانند اسلام پیروان خود را به آموختن علوم گوناگون و یاد دادن آن به دیگران به منظور رواج علم و دانش میان مردم تاکید نکرده است. علاوه بر موضوعات دینی قرآن، منطق خود قرآن درباره علم به شکلی است که قابل تخصیص و اختصاص نمی باشد یعنی قرآن صریحاً مسائلی را به عنوان موضوع مطالعه و تفکر پیشنهاد می کند که در بر گیرنده ابعاد مهم زندگی میباشد و نتیجه مطالعه آنما همین علی طرح طبیعی و ریاضی و زیستی و تاریخی وغیره است که امروز در جهان می بینیم و از آیه ذیل بر میآید که اساس امر خداوند در رین باره تلاش برای درک مراحل تخلیق جانداران است که تمام مخلوقات حیه چگونه از ماده اولیه یعنی خاک نشأت گرفته اند. خداوند ت میفرماید: قُلْ سیرُوا فِی الدُّرُض فَانُطُرُوا کَیْفَ بَدَاً الحُلُقُ ثُمُ الله پُدشی النَّشُآة الْآخِرَة إنَّ الله عَلَی کُلِ شَیْءِ قَدِیرٌ الله کند؛ زیرا خدا بر هر کاری تواناست. این آیه در مورد الخران میباشد و علم انسانشناسی جز این امر محسوب میشود و ما شاخت موجودات حیه مستقیماً امر میکند که عبارت از تفکر در وجود جانداران میباشد و علم انسانشناسی جز این امر محسوب میشود و ما درین کتاب به منشاء تخلیق جانداران پرداخته ایم. خداوند ت میفرماید: اَفَلا یَنْظُرُونَ اِلَی الْإِبِل کَیْفَ خُلِقَتْ کُلُ الغالعه و تحقیق در امور آفینش، نمینگرند چگونه آفریده شده؟ قرآن به اندیشه در سیاره زمین و سیر در اقطار آسمانها و اعماق خاک و به مطالعه و تحقیق در امور آفریش، نمیشره و سیر در اقطار آسمانها و اعماق خاک و به مطالعه و تحقیق در امور آفریش،

جهانیان را فرا میخواند. خداوند میفرماید: یا مَعْشَر الجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ فَانْفُذُوا لَا تَنْفُذُونَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قرآن همه ابعاد انسان را به صورت یک کل واحد و یک مجموعه کامل در نظر می گیرد. از همین جاست که تمام مسائل مطرح در بحث انسان شناسی در قرآن کریم مورد اشاره قرار گرفته است. قرآن هم چگونگی پیدایش انسان را مطرح کرده و هم فلسفه خلقت انسان را. قرآن هم به سؤال از کجا آمده ایم پاسخ می دهد و هم به سؤال به کجا باید رفت؟! هم ابعاد وجودی انسان را مطرح ساخته و هم طبیعت و نحاد آدمی را مشخص می کند.

قرآن به مراحل گوناگون آفرینش انسان اشاره دارد. بیان قرآن دربارهٔ منشأ آفرینش انسان گوناگون است، گاه از گل مُتعفن، گاه از گل خشك شده، گاه از گل چسبنده به عنوان ماده اولیه انسان و گاه از نطفه و گاه از آب جهنده نام برده است البته میان این منشأهای گوناگون تعارضی وجود ندارد، بلکه هریك به مرحلهای خاص اشاره دارد و برخی نیز مخصوص انسان اول حضرت آدم است.

در فصل قبلی در باره حیوانات مطالعه نمودیم و قبل از او در باره خلقت آدم عبث صورت گرفت که به کرّات و مرّات گفته شد که آدم ع از خاک آفریده شده است. سوال درپنجاست که چرا خداوند ته در کلام خود در مورد خلقت حیوانات بحث نمیکند؟ و چرا ذکر تخلیق حیوانات و نباتات که از کدام ماده خلق گردیده اند در قرآن وجود ندارد؟ زیرا که ذکر مراحل تخلیق انسان، مراحل تخلیق تمامی جانداران را واضح میسازد یعنی زمانیکه مراحل تخلیق انسان روشن گردد مراحل تخلیق سایر جانداران خودبخود واضح خواهد شد. انسان مالک آنماست و برای انسان خلق شده اند. حیوان و انسان از یک جنس اند که از خاک زمین پیدا شده اند. خداوند میفرماید: الّذِی اَحْسَنَ کُلُ شَیْءِ حَلَقَهُ وَبَداَ خَلْق الْإِنْسَانِ مِنْ طِینِ السجده: 7 همان کسی که هر چیزی را که آفریده است نیکو آفریده و آفرینش انسان را از گل آغاز کرد. درین آیه نکته ای که مورد غور است، هر چیزی را بشمول جانداران که خداوند آفریده است تسویه شده و بدون نقص آفریده است و خداوند آفرینش انسان را از گل آغاز کرده است. از آنجایکه انسان و حیوان و نبات هر سه از جنس گِلِ زمین هستند پس مراحل تخلیق شان با هم ارتباط دارد و چونکه حیوانات و نباتات برای انسان خلق گردیده اند ذکر خلقت شان در آیه فوق محذوف میباشد و در عناوین ذیل آنرا ذریعه آیات متعدد دیگر حواهیم کرد.

مبداءِ آب: اکنون پیوسته با موضوع فوق، وجود آب ریشه یابی میگردد زیراکه آب یکی از اجزای اصلی خلقت میباشد. خداوند میفرماید: و هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَ الْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَ كَانَ عَرْشُهُ عَلَي الْماءِ لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَ لَئِنْ قُلْتَ إِنَّكُمْ مَبْعُوثُونَ مِنْ بَعْدِ الْمَوْتِ لَيَقُولَنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هذا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ ۞ هود: 7 و او همان است که آسمان ها و زمین را در حالی که تخت (سلطنت) او بر آب بود در شش روز (شش دوران) بیآفرید تا شما را بیازماید که کدام یک نیکوکارترید. و اگر بگویی که شما حتماً پس از مرگ برانگیخته می شوید، کسانی که کفر ورزیده اند خواهند گفت: این (گونه سخنان) نیست جز جادویی آشکار. قبل از آفرینش زمین و آسمان در آنجا آب موجود بود

پس آب موجودی است که قبل از آفرینش آسمان ها و زمین وجود داشت و از جای دیگری بر زمین فرستاده شده است. آب منشاء حیات است، اكنون چگونگى نزول آن بر زمين زير بحث است. خداوندج ميفرمايد: وَالَّذِي نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَر فَأَنْشَرْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ تُخْرُجُونَ ۞ الزخرف: 11 همان كسى كه از آسمان آبى فرستاد بمقدار معيّن، و بوسيله آن سرزمين مرده را حيات بخشيديم؛ همين گونه (در قيامت از قبرها) شما را خارج می سازند. زنده ساختن زمین یا شهر مرده به معنای وجود بخشیدن به آن شهر است که آب باعث عمران و آبادی آن گردیده است. باید گفت که درین آیه منظور از مرگ زمین مُردن زمین نسیت که زمین اول زنده بود بعد مُرد و سیس با نزول آب دوباره زنده شد بلکه واژه مرگ به عدم حیاتِ اولی زمین استفاده شده است یعنی زمینِ مرده توسط نزول آب اولیه برای اولین بار صاحب حیات شد و این چنین خداوند<sup>ج</sup> زمین را وجود زنده بخشید. باید واضح گردد که فصل زمستان مرگ زمین نه بلکه خواب زمین است مانند خواب جانداران مخصوصاً مانند خواب زمستانی حشرات میباشد. خداوند ج به پیوند با آیه فوق نزول آب اولیه را نزول رزق گفته است. خداوند ج میفرماید: وَاخْتِلَافِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْقِاً وَتَصْرِيفِ الرّيَاحِ آيَاتٌ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ الجاثيه: 5 و نيز در آمد و شد شب و روز، و رزق (و بارانی) که خداوند از آسمان نازل کرده و بوسیله آن زمین را بعد از مردنش حیات بخشیده و همچنین در وزش بادها، نشانههای روشنی است برای گروهی که اهل تفکّرند!. اسلوب زندگی زمین عبارت از حاصل خیز بودنش میباشد یعنی حیات زمین در کُل از فراورده هايش پيداست. خداوندج ميفرمايد: وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلّ شَيْءٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ خَضِوًا نُخْرجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابِ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهَا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرهِ إِذَا أَثْمُرَ وَيَعْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لآيَاتِ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ 🤨 انعام: 99 او كسى است كه از آسمان آبي نازل كرد و بوسيله آن گياهان گوناگون رويانيديم، از آن ساقه ها و شاخه هاي سبز خارج ساختيم و از آنها دانه هاي متراكم، و از شكوفه نخل خوشه ها با رشته هاي باريك بيرون فرستاديم و باغها از انواع انگور و زیتون و انار شبیه به یکدیگر و بیشباهت هنگامی که میوه می کند به میوه آن و طرز رسیدنش بنگرید که در آن نشانه هائی برای افراد با ایمان است. درینجا مطلب از آب، آب اولیه است نه آبِ ابر و باران که توسط عملیه تبخیر بوجود آمده می بارد چراکه درین آیه فعل ماضی "أَنْزَلَ" بکار رفته است و بیانگر همین مطلب میباشد که خداوندی آب را نازل کرد ورنه اگر مقصود آب باران میبود پس گفته میشد که خداوندی آب را نازل ميكند مانند آيه ذيل كه فعل مضارع "يُنزِّلُ" در آن آمده است. خداوندج ميفرمايد: وَنوَمِنْ آيَاتِهِ يُريكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْيِي بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْقِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۞ الروم: 24 و از آيات او اين است كه برق (و رعد) را به شما نشان می دهد که هم مایه ترس است و هم امید (ترس از صاعقه، و امید به نزول باران) و از آسمان آبی فرو می فرستد که زمین را بعد از مردن به وسیله آن زنده می کند، در این نشانه هائی است برای جمعیتی که عقل خود را به کار می گیرند. پس درین آیه منظور از نزول آب، آب باران است و در آیه مافوق منظور از نزول آب، آب اولیه میباشد. بعضاً فعل ماضی برای استمرار نیز استفاده میگردد. خداوند میفرماید: وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجَّاجًا 🤡 النبأ: 14 و از ابرهاي بارانزا آبي فراوان نازل كرديم. درين آيه اسم ابر بيانگر همين مطلب است كه اين آب از ابر فرو میاید و آب اولیه نمی باشد. سوال ایجاد میشود که آیا واقعاً زمین در ابتداء آب نداشت و آب بر آن از جای دیگر نازل شده است؟ بلی! همينطور است اينكه آب اوليه زمين توسط باريدن ابر ها نازل شده باشد، قرآن آنرا رد ميكند. خداوندج در ضمن موضوع تخليق نباتات ميفرمايد: أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًّا 🤤 عبس: 25 ما آب فراواني از آسمان فروريختيم. طوريكه قرآن درين آيه بجاي واژه باريدن از واژه ريختن استفاده كرده و

آره! بعد از تخلیق زمین، دیر ها طول کشید تا از فضاء توسط برخورد سنگ های بزرگ (ستاره های دنباله دار و سیارک ها) بر زمین آب نازل شد. آن سنگها حاوی آبی بودند که مقدار آن اقیانوس ها را شکل داد و خاک زمینِ سِفت را به گِل چسبنده و بعد به گِل متعفّن تبدیل کرد که ازین گِل تخلیق نباتات و سپس جانداران آغاز گردید و در ذیل تشریح خواهد شد. باید گفت که در اوایل مقدار آب برای بقای نسل های بعدی جانداران کافی نبود که مقدار آبِ زمین به مرور زمان تکمیل گردیده است. خداوند<sup>ج</sup> در داستان نوح<sup>ع</sup> در باره سقوط یک سیارک مملو از آب بر زمين كه از صدا و طوفانش كفار مُردند چنين ميفرمايد: فَأَخَذَتْهُمُ الصَّيْحَةُ بِالْحَقّ فَجَعَلْنَاهُمْ غُثَاءً فَبُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ 🤣 المومنون: 41 سرانجام صیحه آسمانی آنها را به حق فرو گرفت و ما آنها را همچون خاشاك بر سیلاب قرار دادیم دور باد از رحمت خدا قوم ستمگر!. آنزمان قبل از صیحه آسمانی آبِ باران زمین های پایینی را به سطحی فراگرفته بود که کشتی نوح<sup>ع</sup> توانست بر آن شناور گردد. در تورات چنین آمده است: به مدت چهل شبانه روز باراِن سیل آسا می بارید و بتدریج زمین را می پوشانید، تا اینکه کشتی از روی زمین بلند شد 📀 رفته رفته آب آنقدر بالا آمدكه كشتى روى آن شناور گرديد. 📀 عهد عتيق، كتاب پيدايش، فصل 7، آيات، 17 – 18 رفته رفته در آن ساحه مقدار آب بحر توسط باران و فوران طبیعی چشمه ها افزودن گرفت و آنگاه طبق سنت الهی که عبارت از هجرت و نجات مومنین با رسولان شان از عذاب خداوندی<sup>ج</sup> است، آب، کشتی نوح<sup>ع</sup> را بسیار دور از قومش برده بود و قومش از بیم آبخیزی به کوها (بلندی ها) پناه برده بودند که ناگهان سیارکی مملو از آب به ساحه آنها برخورد کرد که از صدای مهیب و طوفان مستقیمش جان باختند و اجساد دیو هیکل شان با امواج آب از بلندی به پایین کشانیده شد و مانند خس و خاشاک روی آب شناور شدند و بَعد پوسیدند. تورات ایجاد چشمه های طبیعی توسط آب باران راکه در آن هنگام نزول آب ذریعه شهاب سنگ حین طوفان نوح<sup>ع</sup> در آن مجهول ذکر شده است چنین تعریف میکند: در سال ششصدم از زندگی نوح، در روز هفدهم از ماه دوّم، آری، در همان روز، همه چشمههای ژرفای عظیم فوران کرد و پنجرههای آسمان گشوده شد. عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 7، آیه 11 ولی قرآن واضحتر از تورات ذکر باز شدن دروازه های آسمان و فوران چشمه ها را چنین بیان میکند. خداوندخ ميفرمايد: فَفَتَحْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهَمِر 🤄 وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا فَالْتَقَى الْمَاءُ عَلَى أَمْرِ قَدْ قُدِرَ 🤄 القمر: 11 – 12 در اين هنگام درهای آسمان را با آبی فراوان و پیدرپی گشودیم. و زمین را شکافتیم و چشمههای زیادی بیرون فرستادیم؛ و آنگاه آب به اندازه ای که مقدر

شده بود، فراهم آمد. تورات فوران طبیعی چشمه ها را که ذریعه باریدن باران و لبریز شدن ذخیره زیر آبی زمین بود ذکر میکند یعنی آب زیر زمینی آن ساحه فوران کرد و به سطح زمین بالا آمد که آبهء تنور بر آن دلالت میکند یعنی قرآن این مطلب را در آبه بیست و هفتم سوره المومنون تائید میکند و در عناوین ذیل درج شده است. چونکه آب مربوط به زمین که آب باران نیز جز آن است برای یک سیل بزرگ کافی نبود پس در آن هنگام از آسمان آب دیگری نیز نازل شد. قرآن اینرا واضحتر میسازد که در آن هنگام آب دیگر عبارت از نزول شهاب سنگ مملو از آب بود که از فشار برخورد آن شهاب سنگ چشمه های غیر طبیعی دیگر نیز ایجاد گردیدند یعنی این فشار تمامی یا بیشترین حجم آب زیر زمینی را به بیرون کشید که محمین ترتیب کره زمین از آب پوشانیده شد. بعد از طوفان مقداری از آب دوباره جذب زمین شد و خشکی ها پدید آمدند و فعلاً این آب برای بقای نسل های بعدی جانداران کافی بود. پس باید گفت که این تضاد در کلام نه بلکه جریان بوجود آمدن چشمه های غیر طبیعی را بیان میکند. همین دگرگونی بود که ابر قاره پانجیا به مرور زمان پاشیدن گرفت که در عنوان اولِ فصل بعدی در موردش بتشصیل بحث صورت گرفته است.

مطلب فوق از آیت ذیل واضح میشود اینکه مقداری از آب بعد از تخلیق بعضی از جانداران نازل شده است و بعضی از گیاهان نیز بعد از تخلیق برخی از جانداران تنوع کرده اند. خداوند میفرماید: خَلَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَیْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَی فِی الْأَرْضِ رَوَاسِیَ أَنْ تَمِیدَ بِکُمْ وَبَثُ فِیهَا مِنْ کُلِّ دَوْجِ کَرِیم وَ لَقمان: 10 (او) آسمانها را بدون ستونی که آن را ببینید آفرید، و در زمین کوههایی افکند تا شما را نلرزاند (و جایگاه شما آرام باشد) و از هر گونه جنبندهای روی آن منتشر ساخت؛ و از آسمان آبی نازل کردیم و بوسیله آن در روی زمین انواع گوناگونی از جفتهای گیاهان پر ارزش رویاندیم.

واقعه دیگری که از صیحه در قرآن ذکر است در مورد ورود رسولان عیسی به قریه ای بوده است. مردی که دعوت رسولان مذکور را پذیرفت نام وی در تفاسیر مختلف از جمله مجمع البیان، الکشاف و تفسیر نمونه حبیب نجّار آمده است. از او با عناوین مؤمن آل یاسین و صاحب آلیاسین نیز یاد شده است. ماجرای ایمان او در آیات 20 تا 23 سوره یاسین در قرآن آمده است. چون خانهاش در دورترین بخش شهر، و در کنار دروازهای از دروازههای شهر بود، با شنیدن خبر تکذیب پیامبران از سوی قوم و تصمیم خطرناک آنان به کشتن ایشان، بی درنگ برای یاری رساندن به حق و عدالت و هدایت قوم، خود را به آنجا رسانید پس قومش او را کشتند. مردمانِ شهری که حبیب نجار را کشتند را مردمان یاری رساندن به حق و عدالت و هدایت قوم، خود را به آنجا رسانید پس خداوند نیز مردم آن قربه را با صیحه آسمانی نابود ساخت. یاری رساند که در قرآن با عنوان "اصحاب القربة" از آنها یاد شده است. پس خداوند تمی فرماید: و نگره را با صیحه آسمانی نابود ساخت. شدندا. طبق آیات قرآن پایان این جهان نیز با یک صیحه همگایی خواهد بود، خداوند تمی فرماید: و نگره و آن سخوا جدال (در امور دنیا) مشتند!. همان گونه که رستاخیز نیز با صیحه بیدار کننده ای آغاز می شود، خداوند تمی فرماید: و نگره آن و آن صحنه عظیم و بیدار کننده ای آغاز می شود، خداوند می فرماید: و نگره آن و آن مینام و آنوا می شوند. از کنینا مخصر کری نیست. باید متذکر شد که شخص حبیب دلایل فوق واضح میشود اینکه صیحه آسمانی اثر همان سیاری های مملو یا عاری از آب چیزی دیگری نیست. باید متذکر شد که شخص حبیب نجار آل یاسین نبود بلکه مومن یا صاحب آل یاسین یعنی یکی از وابستگان الیاس و که کشته شد. خداوند میفرماید: و آن شام ساحب آل یاسین یعنی یکی از وابستگان الیاس و که کشته شد. خداوند میفرماید: و آن ساحب آل یاسین یعنی یکی از وابستگان الیاس و که کشته شد. خداوند میفرماید: و آن ساحب آل یاسین یعنی یکی از وابستگان الیاس و که کشته شد. خداوند میفرماید: و آن آن الیاس نور که کشته شد. خداوند میفرماید: و آن آن الیاس کیور که کشته شد. خداوند میفرماید: و آن آن و کند که شخص حبیب

الْمُوْسَلِينَ ﴿ الصافات: 123 و الياس از رسولان (ما) بود!. چند آيه بعد در همين سوره ميفرمايد: سَلَامٌ عَلَى إِلْ يَاسِينَ ﴿ الصافات: 130 سلام بر الياسين (الياس)!. پس حبيب نجارى كه كشته شد الياسين يا الياس<sup>ع</sup> نبود زيرا كه رسولان خدا<sup>ج</sup> هرگز كشته نمى شوند. خداوند<sup>ج</sup> ميفرمايد: كتَبَ الله لَأَغْلِبَنَّ أَنَا وَرُسُلِي إِنَّ الله قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ الجادله: 21 خداوند چنين مقرر داشته كه من و رسولانم پيروز ميشويم چرا كه خداوند قوي و شكست ناپذير است.

شيوه پيدايش كوها: وجود كوهها در حيات جانداران نقش بسزاى دارد. در باره خلقت كوها خداوند ميفرمايد: وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ ۞ الحجر: 19 و زمين راگسترديم، و در آن كوههاي ثابتي افكنديم، و از هر گياه موزون در آن رویاندیم. در عنوان قبل خوانده شد که هنگام طوفان نوح یک سیارک مملو از آب جهت بربادی منکرین بر زمین اصابت نموده بود و بعد از آن در واقعه الیاسین گفته شد که صیحه سیارکی باعث نابودی کفار گردید، از همین رو خداوند<sup>ج</sup> در آیه هذا پرتاب و نصب کوها را بعد از گسترش زمین ذکر نموده است ورنه اکثر کوها قبل از گشترش زمین افکنده شده اند که باعث شقه شقه شدن زمین گردیدند. این مطلب و گسترانیدن زمین یعنی ایجاد صفحات زمین که ذریعه شقه شقه شدن آن صورت گرفته است و در فصل قبل نیز بدان اشاره گردید، در فصل ششم تحت عنوان ابر قاره پانجیا بالایش بحث خواهد شد. کوهها بالای زمین به دو شیوه نصب شده اند. یکی خروج کوه های آتشفشانی که از برخورد باهمی صفحات زمین بوجود میایند و نصب میشوند و دیگر برخورد سیارک ها بر زمین و نصب شان منحیث کوها میباشد که خداوند و درین باره میفرماید: وَإِلَى الجْبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ 🧔 الغاشيه: 19 و به كوهها كه چگونه در جاي خود نصب گرديده. خداوندج كوهها را چنين تعريف ميكند: وَالجْبَالَ أَوْتَادًا 🤄 النباء: 7 و كوهها را ميخهاي زمين (قرار نداديم؟). كره زمين يك مكان فعال است و زمين لرزه هميشه در جاي هاي مختلف آن رُخ ميدهد. نظر به تحقيقي مركز اطلاعاتِ زلزله مليدر ايالت كولورادو (Colorado) ايالات متحده امريكا، كره زمين هر سال حدود 12000 تا 14000 زلزله را تجربه میکند و این زمین لرزه ها در سراسر جهان رخ میدهد. شدت اکثر این زمین لرزه ها خیلی پاین حتی کمتر از 2 درجه ریشتر (The Richter scale) میباشد، از همین جهت مردم زلزله های مذکور را احساس نمی کنند. شدت زمین لرزه ها توسط کوهای نصب شده كاهش يافته است ورنه كره زمين براى جنبنده ها مخصوصاً انسانها قابل زيست نميبود. موضوع اين تحقيق ساينسي را قرآن صد ها قرن پيش به ما تعريف كرده است. خداوندج ميفرمايد: وَأَلْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمْيِدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ۞ النحل: 15 و در زمين کوه های ثابت و محکمی افکند تا لرزش آنرا نسبت به شما بگیرد، و نهرها ایجاد کرد، و راههائی تا هدایت شوید. شیوه پیدایش کوهها اینست که وقتی دولایه زمین با هم برخورد می کنند یا یکی زیر دیگری می رود، زمین چین می خورد و کوه درست می شود که وزن آن کوه باعث می شود لایه ای که رو به بالا حرکت می کند بالا نرود و زمین شیب پیدا نکند. خداوند ت در مورد این نوع پیدایش کوها میفرماید: وَجَعَلْنَا في الْأَرْض رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ۞ الانبياء: 31 و در زمين كوه هاى استوار پديد آورديم تا زمين آنان را نلرزاند، و در آن راه هایی فراخ و گشاده قرار دادیم تا (به سوی اهداف خود) راه یابند. قسمیکه گفته شد پدید آوردن کوها غیر از افکندن آنماست. انداختن کوها بر زمین عبارت از اصابت همان سیارک های مملو یا عاری از آب است که به صورت کوها شکل گرفتند. آبِ آن سیارک ها اقیانوس ها را بوجود آور و خود سیارک ها بشکل کوها بالای کره زمین نصب شدند. طوریکه می دانیم زمین در آغاز مذاب بوده است، پس قسمیکه در فوق در باره نزول آب اولیه ذکر شد، آب نازل شده جذب زمین گردید سپس توسط برخورد دوبارهٔ سیارک ها و فشار واردهٔ آن بر زمین و نیز نصب کوهای آتشفشانی، آب بصورت چشمه ها از آن خارج شد که ذریعه همین آب، گیاهان در اقیانوس ها رُشد کردند. خداوند بعد از تنظیم بعضی از امور کهکشان ها در مورد تنظیم بعضی از امور زمین چنین میفرماید: وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا ﴾ آخُرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَاهَا ﴾ والجُبِبَالَ أَرْسَاهَا ﴾ النازعات: 30 – 32 و زمین را بعد از آن گسترش داد. آبش خارج کرد و چراگاهش را آماده ساخت. و کوهها را بر روی آن استوار ساخت. گسترش زمین عبارت از ایجاد پلیت های زمین است که در فصل بعدی تشریح میگردد.

نقش کوهها در حیات ما اینست که کوههای بلند، روند حرکت بادها را هدایت میکنند و بادها ابرها را هدایت می کنند و ابرها نیز با خود باران دارند و باران نیز با خود شرایط آب و هوائی دارد. یکی دیگر از نقش کوهها اینست که تحت تأثیر عوامل فرسایش، تحلیل می شوند و آب و باد، سنگ و خاک آنها را به سطح زمین منتقل می کند و سطح زمین نو می شود و سطح کهنه پائین می رود که روند های مذکور میلیون ها سال را دربر میگیرند. پس کوهها در خلقت جانداران نقش بسزای بازی کرده اند و جانداران تا به آخر حیات شان نیازمند به وجود کوهها ميباشند. خداوندج درين مورد ميفرمايد: قُلْ أَئِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْن وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ 🤄 وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامِ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ۞ فصلت: 9 – 10 بگو: آيا شما به آن كسى كه زمين را در دو روز آفرید کافر هستید؟ و براي او همانندهائي قائل ميشوید؟ او پروردگار جهانیان است. او در زمین کوههائي قرار داد، و برکاتي در آن آفرید، و مواد غذائی مختلف آن را مقدر فرمود، اینها همه در چهار روز بود، درست به اندازه نیاز تقاضا کنندگان. یعنی مواد غذایی را که ما استفاده میکنیم از برکت نصب کوهها بوجود آمده است. وجود فزیکی نباتات، حیوانات و انسانها محصولی از خاکِ همین زمین است که مراحل تخلیق آنها در عنوان ذيل تشريح خواهد شد. خداوند عرين باره چنين ميفرمايد: الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْم وَالْفَوَاحِسَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى ۞ النجم: 32 كساني كه از گناهان بزرگ و زشت کاری ها جز لغزش های کوچک دوری می کنند (مورد آمرزش اند) یقیناً آمرزش پروردگارت گسترده و وسیع است. او به شما از هنگامی که شما را از زمین به وجود آورد و از هنگامی که در شکم مادرانتان جنین بودید، داناتر است؛ پس خودستایی نکنید. او به کسی که پرهیزکاری پیشه کرده است، آگاه تر است. طبق این آیه مواد اولیه وجود انسان بجز آب از کدام سیاره یا ستارهٔ دیگر نیآمده است بلکه انسان از كل همين زمين آفريده شده است. يس نظريه آمينو اسيد (Amino Acids) هاى اوليه كه موجودات حيه (تك سلولي ها) را وجود بخشید و از کدام ستاره یا سیاره های دیگر منتقل شده باشد درپنجا کاملاً رد میگردد و این تنها آب خالص بود که از جا های دیگر توسط سیارک ها بر زمین نازل گردید.

نوعیّت خاک و تخلیق جانداران از آن: پیدایش حیات از نظر علمی یک محال روشن است و آنچه در واقعیت میبینیم این است که این محال به وقوع پیوسته است. علم و دانش تا جایی که علت وجود دارد، معلول را میشناسد و امر پروردگار، منطقه صفر بدون علت و کن فیکون اراده بی درنگ خداوند است. علم بشر صرفاً به شناسائی قوانین و بررسی

فرمول های جهانِ خلقت راه دارد و همانطور که علم نمی تواند تعیین کند خدا چیست؟ همانطور هم نمیتواند شرح دهد که کن فیکون و اراده امری پروردگار چیست. علم در پاسخ به این دو پرسش جوابی ندارد. اکنون با علل و معلول های دست داشته بالای منشأ فزیکی جانداران بحث خواهیم کرد. قسمیکه در عنوان ماقبل تشریح گردید که قبل از نزول آب زمین خشک بود و با نزول آب در آن گِل بوجود آمد تا تخلیق جانداران از آن آغاز گردد. در فوق گفته شد مراحل تخلیق آدم آشکار کننده مراحل تخلیق حیوانات و نباتات میباشد زیرا که ملکیت آنها به انسان تعلق دارد و برای انسان خلق شده اند. ازین رو قرآن بحث خلقت را از خلقت آدم آغاز میکند. در قرآن مراحل مختلف تخلیق انسان آمده است، خداوند میفرماید: خَلَق الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ کَالْفُخُادِ ﴿ الرحمن: 14 انسان را از گلی خشکیده مانند سفال آفرید. سپس میفرماید: فَاسْتُفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمْ مَنْ خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طِینِ لَازِبِ ﴿ الصافات: 11 پس از منکران معاد بپرس: آیا آفرینش آنان سخت تر و دشوارتر است یا آنجه (مانند فرشتگان، آسمان ها، زمین، کوه ها و...) آفریده ایم؟ (به یقین آفرینش آنان کاری ناچیز است چون) ما آنان را از گِلی چسبنده آفریده ایم. و باز میفرماید: وَ إِذْ قَالَ رَبُکَ لِلْمَلائِکَة اِین خالق بَشَراً مِنْ صَلْصالِ مِنْ حَمَا مَسْتُونِ ﴿ الحجر: 28 و (یاد کن) از گِلی چسبنده آفریده ایم. و باز میفرماید: وَ إِذْ قَالَ رَبُکَ لِلْمَلائِکَة اِین خالق بَشَراً مِنْ صَلْصالٍ مِنْ حَمَا مَسْتُونِ ﴿ الحجر: 28 و (یاد کن) از گِلی حسبنده آفریده ایم. و باز میفرماید: وَ إِذْ قَالَ رَبُکَ لِلْمَلائِکَة اِین خالق بَشَرا مِنْ صَالَعالَ مَوردگار تو به فرشتگان گفت من بشری را از گِلی خشك (سپس) از گِلی سیاه و بدبو خواهم آفرید.

اینها همه مراحل مختلفی از تخلیق انسان اند که خداوند<sup>ج</sup> بدو اشاره فرموده. نوعیت ساختار ما اینکه چگونه موجودات زنده از گِل درست شدند، کدام مرحله اش نخست بود و کدامش آخر، اینک واضح میگردد. زمین در ابتدای تخلیق خود مذاب بوده است که رفته رفته سرد شد و قشر خارجي اش مانند گِل پخته شده کُلفت گرديد همين نوعيتِ گِل يا خاک را قرآن در آيه فوق "صَلْصَالِ كَالْفَخَّارِ" ميگويد و بعدها توسط نزول آب از آسمان و بارندگی های پی در پی خاک آن نرم یعنی فرش گردید. خداوندج میفرماید: الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَوَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۞ البقره: 22 آن خدائي كه زمين را براي شما فرش كرد (نرم کرد) و آسمان را همچون سقفی بر بالاي سر شما قرار داد و از آسمان آبي فرو فرستاد، و بوسیله آن میوه ها را پرورش داد، تا روزي شما باشد، بنابراین برای خدا شریکهائی قرار ندهید در حالی که می دانید (هیچ یك از این شرکاء و بتان نه شما را آفریده اند و نه شما را روزی می دهند). فعل ماضی "جَعَلَ" به معنی کردن و قرار دادن است یعنی زمین در آغاز فرش نبوده بلکه بعدها چنین فرش شده است. منظور از فرش نمودن، نرم شدن سطح زمین می باشد که ذریعه رطوبتِ حاصله از آب صورت گرفته است. بعد از نزول آب این گِل یا خاکِ خشک به گِل چسبنده مبدل میگردد که قرآن این نوعیتِ گِل را در آیه فوق "طِ**ینِ لازبِ**" میگوید، آب اقیانوس ها که تازه ریخته شده بود باعث شد تا این گِل چسبنده در كوتاه مدت ذريعه تركيب مواد كيمياوي مختلف مانند (Hydrogen sulfide, Selenium (heated) and Tellurium. etc) وغيره سياه و مُتعفّن گردد و اين نوعيتِ گِل را قرآن در آيه مافوق "خَمَإٍ مَسْنُونٍ" ميگويد و كلمه "صَلْصَال" را طور پيشوند ضم آن مينمايد و كلمه "طِينِ لَازبِ" بر اساس قواعد بلاغت جهت اختصار كلام محذوف ميباشد. مراحل ثلاثه فوق عبارت از تغير خاكِ زمين از سختي آن تا به چسبندگی و متعفّن شدن آن است که آماده ساختن آن خاک جهت آغاز تخلیق می باشد. پس بعد از مراحل ثلاثه مذکوره بالا، عصارهٔ از این گِل متعفن بدست آمدکه قرآن به او "سُلَالَةٍ مِ**ّن طِینِ**" میگویدکه مرحله تخلیق از آنجا آغاز گردید و در عنوان ذیل تشریح خواهد شد. خداوندج ميفرمايد: وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينٍ ۞ المومنون: 12 و ما انسان را از عصارهاى از گِل آفريديم.



محمد بن سعد الزهرى در الطبقات الكبير در جلد اول در صفحه 17 نوشته كه ابوذر غفارى و الله و روايت ميكند كه فرمود: إن آدَم خُلِقَ مِنْ ثَلاثِ ثُرُبَاتٍ سَوْدَاءَ وَبَيْضَاءَ وَحَضْرًاءَ. آدم از سه خاك خلق شد: سياه، سفيد و سبز. حديث هذا مراحل ثلاثه تخليق انسان را چنين بيان ميكند كه خاك سياه يعنى "مَهْ مَسْنُونٍ" خاك سفيد يعنى "مَلْصَالٍ كَالْفَخَّارِ" و اگر واقعاً اين حديث صحيح باشد كه مصنف مذكور حديث هذا را نيز مرفوع ميخواند، پس خاك سبز بمعنى "طِينٍ لَازِبٍ" است كه مواد هاى كيمياوى مانند (Glauconite) وغيره خاك زمين را به رنگ سبز جلوه داده باشد.

آب باعث شد تا گِل اقیانوس ها بگندد و متعفّن شود و زمانیکه از این گِل بدبو تخلیق آغاز گردید، مُتصلاً آبِ بحر ذریعه عملیه تبخیر در دراز مدت نمکین و از اسید های مضره پاک شد و موجب حفظ نباتات بعداً جانداران از آسیب میکروب های موذی و مهلک گردید، بعضی شان بیرون از آب برآمدند و تنوع کردند، بیشتر شان در داخل آب متنوع شدند که از همین جهت موجودات بحری افزونتر از موجودات خشکی میباشند.

 بوزینه و خوک درآورده شدند و پیامبر میفرماید که آنها موش گشتند؟ واضح است که چنین نیست بلکه هردو حرف های درست و جداگانه ای اند، حرف قرآن که در جای خودش و حرف حدیث راجع به مسخ فزیکی افراد بنی اسرائیل نه بلکه در مورد خوی و خصلت شان بحث میکند که این خصلت در سلسله پیدایش انسان از گذشتگان در آنها انتقال کرده است و موروثی میباشد، زیرا این نوع خصلت فوق الذکرِ موش ها در طایفه ای از بنی اسرائیل قابل مشاهده بود. در نظریه تکامل جایگاه موش قبل از بوزینه قرار گرفته است یعنی بوزینه ها بعد از طوفان نوح<sup>ع</sup> از موش های آبزی یا دوزیستی تنوع کرده اند که در عنوان دوم فصل بعدی بطور مفصل بیان گردیده است. درینجا مسئله چالش برانگیز تکامل نیز حل میگردد اینکه انسان نمُاهای زمان آدم<sup>ع</sup> بوزینه نبودند بلکه بوزینه ها بعد از طوفان نوح<sup>ع</sup> تنوع یافته اند. پس بعضی از خصلت های موش در بعضی از انسانها بشکل موروثی تا هنوز موجود میباشد.

آب، خاستگاه یا منشاءِ تخلیق جانداران: خلقت تمامی موجودات حیه از آب شکل گرفته است. در آیه ذیل خداوند در مورد چگونگی تخلیق زنده جانان میفرماید: اَوَلَمُّ یَن الَّذِین کَفُوُوا اَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضَ کَانَتَا رَثُقًا فَفَتَقُنَاهُمَّا وَجَعَلْنَا مِن الْمَاءِ کُلُّ شَيْءٍ حَيِّ اَفَلا یَوریم آیا (باز هم) ایمان نمی آورند. نظریه تنوع جانداران از تک سلولی های اولیه الی انسان نماها از این آیه و هر چیز زنده ای را از آب پدید آوردیم آیا (باز هم) ایمان نمی آورند. نظریه تنوع جانداران از تک سلولی های اولیه الی انسان نماها از این آیه به اثبات میرسد. عنصر اساسی حیات آب است اگر دیده شود 60 فیصد وجود انسان بالغ را آب تشکیل میدهد و در وجودِ بعضی از حیوانات و نباتات بشتر از 60 فیصد آب موجود میباشد. طبق آیه فوق حیات از داخل آب آغاز گردیده و به شکل فعلی خود رسیده است که آب در داخل بدن خاکی جانداران به حد اکثر نفوذ کرد و اینطور خداوندت مخلوقات را شکل بخشید. خداوندت در جای دیگر در مورد تفصیل موضوع هذا میفرماید: وَاللهُ حَلَقُ کُلُ قَیْمِی عَلَی اَوْمِهُمْ مَنْ یَشْیی عَلَی رَجْفَهُمْ مَنْ یَشْیهی عَلَی رَجْفَهُمْ مَنْ یَشْیهی عَلَی رَجْفَهُمْ مَنْ یَشْیهی عَلَی رَجْفَلُقُ اللهُ مَالله می رود (مانند یشک گُل شَیْم و قَدِیتُ کُل شَیْم و می و مار و سایر خزندگان) و برخی بر دو با می رود (مانند که ما آنرا مدهی و مار و سایر خزندگان) و برخی بر دو با می رود (مانند که ما آنرا که حداوند بر هر چیز تواناست. انسان هم از جمله جنبدگانی است که در آیه فوق دکر گردیده است. نظر به تعوری تکامل جانداران که ما آنرا خزندگان و از پرندگان ان نو و مراد از چهار پایان حیواناتی اند که انسان هم خزندگان بستانداران تنوع کردند. در آیه فوق مراد از دو پایان پرندگان اند و مراد از چهار پایان حیواناتی اند که انسان هم جز آغا میباشد که دو پای جلو اش ذریعه تسویه و تنوع به دست تبدیل شده است.

در آیه فوق آب عبارت از آب منی نیست چراکه اولین جنبنده ای بدون پدر و مادر از آب منی بوجود نیامده است بلکه در داخل آب ابحار یا داخل آب های دیگر از گِل آفریده شده است. نظریه تکامل داروین از تک سلولی ها الی انسان نُماها، و به توجیه ما تنوع حیوانات به گونه های مختلف از تک سلولی ها الی انسان نُماها از آیه فوق به اثبات میرسد که تسویه آنها قبلاً از آیات مختلف در صفحات قبل بار ها به اثبات رسیده است. حیات از داخل آب آغاز شده است و نیز آب در داخل بدن خاکی جانداران به حد اکثر نفوذ کرده است که بدن ما، بیشتر

آبی نسبت به خاکی میباشد. مثالی که میتوان شروع زندگی موجودات خاکی را در داخل آب به اثبات رساند آن نطفه ای است که تا مدت زمانی در رحم مادر یا در تخم پرندگان داخل آب زندگی میکند. بنابر این آغاز حیات از داخل آب بشکل دوامدار میباشد که به این ترتیب موجودات زنده از آب خارج میشوند مانند بعضی از موجودات حیه اولیه که چنین از آب خارج گردیده اند. آفرینش جنبندگان از آب در آیه فوق به اثبات رسید که انسان نیز جزی از آنها میباشد و اکنون صراحتاً آفرینش انسان از آب در آیه ذیل بیان شده است. خداوندی میفرماید: و قو را دارای و مین آلماء بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَکَانَ رَبُّكَ قَدِیرًا این الفرقان: 54 و او کسی است که از آب انسانی آفرید، و او را دارای پیوند نسبی و سببی گردانید و پروردگار تو تواناست. در پرتو آیه مافوق، معنی آب درین آیه نیز آب منی یا نطفه نیست بلکه آب ابحار است که جانداران در آن خلق شده اند و انسان یکی از آنها میباشد زیرا که کلمه «نَسَبًا وَصِهْرًا» معطوف بر انسان اول است یعنی کسی را که خداوندی در تسلسل با حیوانات دیگر در آب ابحار آفرید سپس بعد از تنوعات مکرر برای وی و نسلش برعکس حیوانات پیوند نسبی و سببی قرار داد که اینطور او را از سایر حیوانات مستثنی و ممتاز گردانید.

بارز ترین دلیل برای مطلب فوق از آیه ذیل واضح میگردد. خداوند میفرماید: وَقَدْ خَلَقَکُمْ أَطُوْارًا نوح: 14 در حالی که شما را در مراحل مختلف آفریده است. بعضی ها "طَورٌ" را به معنای مراحل حاملگی یعنی نطفه، علقه، مضغه، گوشت، استخوان و ... گرفته اند در حالیکه "طَورٌ" معنای عرصه طویل را میدهد که بعضاً هزار ها یا میلیون ها سال را دربر میگیرد. پس درینصورت بشر مراحل سه گانه حیاتی (تک سلولی، گیاهی و حیوانی) را سپری کرد تا به مرحله چهارم که مرحله انسانی است رسید. تشریح بیشتر در مورد معنای "طَورٌ" در فصل بعدی در تفسیر واژه "قَوْن" بیان خواهد شد.

پس طوریکه در آیه چهل و پنجم فوق گفته شد آیا انسان واقعاً یک نوع دابه است؟. خداوند میفرماید: وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَالْأَنْعَامِ مُحُتَلِفٌ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ اللَّهُ عَزِیزٌ عَفُورٌ ۞ فاطر: 28 و از انسانها و جنبندگان و چهارپایان انواعی با رنگهای مختلف، (آری) حقیقت چنین است: از میان بندگان خدا، تنها دانشمندان از او می ترسند؛ خداوند عزیز و غفور است. گرچه درین آیه دابه به غیر از انسانها و چهارپایان گفته شده است ولی از آبه دیگری همین سوره کاملاً برمیآید که انسانها و چهارپایان و تمامی جانداران دابه هستند. خداوند عیفرماید: وَلَوْ یُوَاخِذُ الله النَّاسَ بِمَا کَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَی ظَهْرِهَا مِنْ دَائِةٌ وَلَکِنْ یُوَجِّرُهُمْ إِلَی اَجَلٍ مُسَمَّی فَافِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ الله کَانَ خواهد بعیمار و نقاعی خداوند مردم را به سبب کارهایی که انجام دادهاند مجازات کند، جنبندهای را بر پشت زمین باقی نخواهد گذاشت! ولی (به لطفش) آنها را تا سرآمد معیّنی تأخیر می اندازد (و مهلت اصلاح می دهد) امّا هنگامی که اجل آنان فرا رسد، (خداوند هر کس را به مقتضای عملش جزا می دهد) او نسبت به بندگانش بیناست (و از اعمال و نیّات همه آگاه است). ولی برای فرشنگان چنین چیزی در قرآن نیامده است زیرا که آنها دابه نیستند.

علم در حال حاضر از بخشی از تئوری تکامل حمایت میکند از تئوری سازگاری هم حمایت میکند اسپی که چندین میلیون سال قبل وجود داشته در ظاهر و اسپی که الآن وجود دارد تفاوت دارد بنابرین اسپ با محیط زیست خود تطابق پیدا کرده و تغیر کرده اما تعداد کروموزوم های آن با اسپ جدید یکی است و این حیوان یک اسپ باقی مانده و به موجود دیگری تبدیل نشده بنابرین سازگاری احتمالاً توضیح صحیح تری از اتفاقی است که در طول چندین میلیون سال گذشته برای موجودات زنده مختلف پیش آمده ولی تنوع در موجودات با امر خداوند صورت گرفته

است نه با خلق او قسمیکه نظریه پردازان تکامل ارائه میدارند و امر خداوند همان کن فیکون است که قبلاً تشریح شد. مسلمانان در مجامع علمی حاضر اند، اگر دانشمندان کمی خود بینی و تعصب را از خود کم کنند میشود راه پیدا کرد که مشکلی با تنوع نباشد، ما هم از نسل حضرت آدم باشیم و هم تنوع جانداران به اثبات برسد. پس انسان چگونه خلق شد سوال اصلی درینجا در بارهٔ واژه "شروع" است که یک فرایند طولانی در گِل بود که در نمایت و پس از طی یک زنجیره تغیرات به خلق انسان منجر شد.

خداوند ته در باره مراحل تخليق انسان ميفرمايد: و لَقَدْ خَلَقْناكُمْ ثُمُّ صَوَّرْناكُمْ ثُمُّ قُلْنا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْليسَ لَمْ يَكُنْ مِنَ السَّاجِدينَ ۞ الاعراف:11 ما شما را آفريديم سپس (به مرور زمان و در مرحله آخر آدم جد اعلى) شما را صورت بندى كرديم، آن گاه (چون در آن روح دمیدیم) به فرشتگان گفتیم: به آدم سجده کنید. پس همه سجده کردند جز ابلیس که وی از سجده کنندگان نبود. درباره تسویه دراز مدت که گفته شد، ولی اگر این آیه را با تسویه کوتاه مدت تفسیر کنیم نتیجه اشتباه بدست خواهیم آورد. اگر تخلیق آدم و را مشابه به درست کردن آدمَک برفی تصور کنیم درین صورت نظریه بعضی ها درست ثابت میگردد که میگویند خداوند ٔ ابتدا جسد آدم ٔ را از خاک های روی زمین که از هفت اقلیم جهان جمع آوری شده بود به صورت خمیر پدید آورد سپس صورت ایشان را نقاشی نمود و سپس از روح خود در او دمید بعد آدم<sup>ع</sup> عطسه زد و اینگونه زنده شد که ما این روایت امام ترمذی را در صفحات قبل رد نمودیم. اولاً که این نظریه علمی و منطقی نیست و ثانیاً در مخالفت با ده ها آیاتی از قرآن قرار میگیرد. صورت بندی در خلقت جانداران ذریعه تنوع های متعدد صورت گرفته است. زمانی که وجود حیوانی آدمع برای اخذ روح انسانی تسویه و آماده گردید، وقتی آن فرا رسید که اکنون خداوند تاز روح خود در آن بدمد یعنی از انسان نُماها یک انسان واقعی بوجود آمدکه در فصل های گذشته بیان شد. آنانیکه به موجودیت بی درنگ آدم ٔ باورمند اند آیه ذیل را بر نظریه خود دليل ميگيرند. خداوندج ميفرمايد: قَالَ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ۞ ص:75 گفت: «ای ابلیس! چه چیز مانع تو شد که بر مخلوقی که با دو دستم او را آفریدم سجده کنی؟ آیا تکبّر کردی یا از برترینها بودی؟ (برتر از اینکه فرمان سجود به تو داده شود!)». برای لحظه ای فرض کنیم که آدم مستقیماً از خاک آفریده شد پس آفرینش حیوانات دیگر چطور؟ آیا آنها از خاک نیستند با وجود اینکه جسم فزیکی شان با بدن انسانها مشابحت دارد یا هر کدام از انواع حیوانات مستقیماً از خاک آفریده شده اند؟. چرا که خداوندج ميفرمايد: أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ۞ يس:71 آيا نديدندكه از آنچه با دست خود به عمل آورده ایم چهارپایانی برای آنان آفریدیم که آنان مالک آن هستند؟. باید گفت که درین جا دست خدا<sup>ج</sup> را مفسرین به قدرت خدا<sup>ج</sup> تاویل کرده اند و قسمیکه تشریح گردید تخلیق تمام جانداران بشمول آدم ع تدریجی و در مدت زمان طولانی بوده است.

خداوند ته در باره انسان با چندی از مراحل تسویه اش میفرماید: یا أَیُّهَا الْإِنْسانُ ما غَرَّکَ بِرَبِّکَ الْکریم الله کی الله و الله بروردگار بزرگوارت مغرور نمود (که به ربوبیت او کفر و به کرم او کفران ورزیدی) خدایی که تو را (تدریجاً) آفرید و اندام هایت را (در مراحل مختلف با قرار دادن هر عضوی در محل مناسب خود از بدن، طبق حکمت بالغه) درست و منظم ساخت و (با ایجاد توازن و تعاون میان اعضا در ایفاء اهداف مربوطه) تعدیل کرد و سامان داد. در هر صورت و شکلی که می خواست (از نظر خصوصیات اعضا و اوصاف هیئت مجموع) تو را ترکیب بخشید. اکثر مفسرین آیه هذا را به مراحل تخلیق طفل در بطن مادر یعنی به تسویه کوتاه مدت انسان ربط میدهند که ظاهراً هینطور معلوم میشود ولی اگر آیه مذکور در روشنی آیات

دیگری قرآن مخصوصاً آیاتی را که ما درین کتاب درج نموده ایم مانند آیه یازدهم فوق دیده شود مفهومش مراحل تخلیق انسانِ اول گرا شرح میدهد که بعد از طی مراحل ساخت و ساز و تسویه وجود فزیکی اش، خداوند تاز روح خود در او دمید و اینطور تنوع کرد. زمانبدی مراحل تخلیق انسان از دوران موجودات تک سلولی شروع میشود و به فاز حیوانات کثیر الحجروی (پُر سلولی) میرسد که اسفنجها اولین و ساده ترین حیوانات پُر سلولی بودند، به عبارت دیگر اسفنج ها ابتدایی ترین جانوران پُر سلولی بودند که از تکثر و تنوع مایکرو اورگانزم ها خلق گردیدند. سپس مرحله تسویه آغاز گردید که از اسفنج ها جانوران دیگری الی انسان نُماها تنوع یافتند.

اصطلاح علمی که برای تغیر نیسی وجود فزیکی موجودات حیه استفاده شده است جهش نامیده میشود، در اصطلاح قرآن به آن تسویه نیسی گفته میشود که البته تسویه کامل عبارت از همان تنوع است. جهش یا تغیر ناگهانی (Mutation) یک تغییر ژنتیکی است که صفات زیستی بعضی از جاندارانِ یک گونه را تغییر می دهد. به عبارت دقیق تر، جهش ها تغییراتی در توالی دیانای هستند. جهشها می توانند در هر ناحیه ای از دیانای رخ دهند. در اوایل قرن بیستم یک دانشمند هلندی به نام دوریس نظریهٔ جهش را ارائه داد. دوریس معتقد بود، صفاتی بطور ناگهانی در یک جاندار ظاهر می شوند و این صفات قابل انتقال به نسلهای بعدی نیز هستند. جاندارانی را که در آنها صفات جدید بوجود می آید در اصطلاح جهش عبانت بابودی جاندار می شوند، گاهی به ندرت در یک جهش صفات مفیدی هم ظاهر می شوند. جاندارانی که در آنها یک یا چند صفت مفید ظاهر می شود نسبت به هنوعان خود سازگاری بیشتری با محیط پیدا می کنند و رفته رفته تعداد آنها در محیط افزایش پیدا می کند. چگونگی بروز جهش عبارت از این است که شما می دانید که صفات ارثی از طریق کروموزومها داخل هسته به ارث می رسند. مشاهدهای دقیق کروموزمها هم نشان دادهاست که مادهٔ اصلی زندهٔ آنها، مولکولهای DNA است که در سلولهای همهٔ جانداران وجود دارد و امروزه آنها را عوامل به وجود آورنده صفات مادهٔ اصلی زندهٔ آنها، مولکولهای بسیار با ثبات است و ساختمان که تر دچار تغییر می شود عواملی که سبب بروز تغیر در ساختمان چنین مولکولی بسیار با ثبات است و ساختمان که تر دچار تغیر می شود عواملی که سبب بروز تغیر در ساختمان چنین مولکولی می شوند، باید بسیار قوی با شند. مواد را دیو اکتیو بعضی از مواد شیمیایی و دارویی را از جملهٔ این عوامل می دانند.

بیاد داشته باشید که یک نوع جهش در جانداران به مرور زمان و بعد از میلیون ها مرتبه زاد و ولد میتواند به میان بیاید که آنرا دلیلی بر ضعیف شدن وجود فزیکی روز افزون جانداران گرفته میتوانیم در حالیکه تنوع جانداران چیزی دیگری است، تنوع عبارت از تولد یک جاندار از جاندار دیگر با خصوصیات جدید که او را هویت جداگانه میبخشد میباشد ولی در سازگاری محیطی آن جاندار برای میلیون ها سال هم اسمش تغیر نمیکند طوریکه مثال اسپ در فوق داده شد و مانند انسانها که انواع رنگی پوست شان، حرکات و سکنات مختلف شان، زبان های متعدد شان، گوناگونی در لهجه های شان، قیافه های با هم ناخوانده شان همه دال بر روند زندگی صدها میلیون ساله شان است که اصل شان تغیر نکرده است. جهش در جانداران بتناسب اندازه بدن شان زمان را دربر میگیرد اسپ که بزرگتر است جهشش میلیون ها سال را دربر گرفته است ولی ویروس ها که کوچک ترین موجودات حیه اند جهش شان به زمان اندکی نیاز دارد مانند ویروس لا به وجود آمد که تمامی کاربرد چندانی جهت آلوده ساختن افراد را ندارند. در مراحل مختلف، جهش های در روند ساختمان پیکر حیوانی آدم به وجود آمد که تمامی این درنگ ها و طی مراحل تسویه برای دریافت مراتبی بهتر و مقامی شایسته تر بود، جایگاهی متعالی و کمالی مطلوب برای دریافت روح انسانی

که اکنون خداوند<sup>ی</sup> از روح در پیکر انسانی آدم<sup>ع</sup> دمید. بشر که قبلاً دارای روح حیاتی (تک سلولی)، بعد نباتی و بعد حیوانی بود اینک با اعطای روح خاص به حیات انسانی نایل گردید.

طوری که تا الحال بیان شد و به اثبات رسید که انسان از گونههای دیگر تنوع کرده است، اگر باورِ منسوخ مانند دیگران داشته باشیم که انسانها ده هزار سال پیش از یک زوج نشأت گرفته اند که به آن اصطلاحاً خلقت گرایی زمینِ جوان میگویند، پس داستان آدم و حوا در تضاد با اجماع علمی واقع میشود زیرا که این امر نیاز به آهنگ جهش بالای (High mutation rate) دارد که تقریباً غیر ممکن برای توضیح تغیر مشاهده شده کنونی بین انسانها می باشد یعنی تغیراتِ رنگ و نسل انسان ها در مدت کوتاهی که در فوق ذکر است امکان ندارد و با درک فعلی از ژنتیک انسانی نیز همخوانی ندارد. همچنین این ناسازگاری ها باعث شده که بسیاری از مسیحیان از تفسیر تحت اللفظی و اعتقاد به روایت خلقت اجتناب کنند، و این نظریه را صرفاً به عنوان یک آموزه اساسی ایمان مسیحی ببینند. تغیر ژنتیکی بشر که قدمت صدها میلیون ساله آنرا ثابت میسازد در فصل ذیل تفصیل داده شده است.

## قلمت بشر

 شریعت جدید توسط محمد<sup>ص</sup> آورده شده است را آیه فوق رد میکند و میگوید که دین اسلام از آدم<sup>ع</sup> که اولینِ پیامبران خدا<sup>ج</sup> بود ابتدا شده و بالای محمد<sup>ص</sup> آخرین پیامبران الهی دارای شریعت واحد بودند زیرا که احکام خداوند<sup>ج</sup> تغیر ناپذیر است.

نسل بشر از یک پدر، آدم تسلسل یافته است که انواع رنگی پوست شان، حرکات و سکنات مختلف شان، زبان های متعدد شان، گوناگونی در لهجه های شان، قیافه های با هم ناخوانده شان همه دال بر کهن بودن شان است که این روند از صدها میلیون سال بدین سو ادامه دارد تا ساختارِ دی ان ای نصب بر کروموزومهای شان به دلایل مختلف تغیر یافته تا یک فرد آفریقای دارای پوست سیاه و لبان کلفت و برجسته، یک اروپای دارای رنگ سفید و چشمان آبی و یک چینایی دارای چشمان تنگ و بینی کوچک گردد که علتش همین جهش در جانداران است و در فصل قبل بیان گردید. تغییر زبانها و لهجه های که در دنیا با بیشتر از 6000 زبان و صدها هزار لهجه صحبت میشود و نژاد های خیلی با هم متفاوت، دلیلی بر کهن بودن صدها میلیون ساله انسان است زیرا که این همه تغییرات ژرف در کوتاه مدت بنابر فرموده ساینس نمیتواند رُخ بدهد. مثال های دیگری هم وجود دارند مانند وابستگی در علم جادوگری که در اکثر نقاط دنیا مردم از جادوی سیاه جهت رفع مشکلات یا ایجاد مشکلات برای دیگران استفاده میکنند. و فرهنگ برهنه زیستن مخصوصاً در نیم کره جنوبی زمین نشان میدهد که انسانها در سابق باهم ارتباط منطقوی داشتند و به مرور زمان در زمین منتشر شده اند که همان فرهنگی واحد دیرینه را تا هنوز بعض شان در کشور های از هم دور اشخاص مریض در زمانه های مختلف و مناطق مختلف تجربه شده اند که شمان فرهنگی نسخه جات در آمده اند.

بیاد داشته باشید که خداوند<sup>ج</sup> این همه نعمت های پُر ارزش را در روی زمین برای انسان های که جدِ اول شان 7 هزار سال یا 10 هزار سال یا حتی یک میلیون سال قبل به دنیا آمده است نیآفریده بلکه این نعمات که خلقت شان قبل از تخلیق حیوان و انسان میلیون ها سال را دربر گرفته است برای انسانانی است که از صدها میلیون سال بدین سو در روی زمین زیست میکنند و زندگی شان انشاءالله تا میلیون ها سال دیگر ادامه خواهد داشت که در عنوان ذیل واضح میشود.

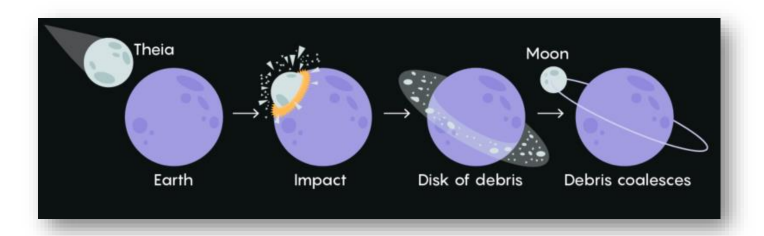
ابر قاره پانجیا: پانجیا (Pangaea) در تاریخ زمین یک ابر قاره واحد و مثال برجسته است که قدمت انسان را واضح میسازد. پانجیا یا کهن قاره نام ابر قارهٔ است که تقریباً 335 میلیون سال قبل شکل گرفت و نزدیک به 175 میلیون سال پیش از امروز روند تکه تکه شدنش آغاز شد الی اینکه شکل کنونی نقشه دنیا بوجود آمد.



قبل از ابر قاره پانجیاکه تصویر اش در فوق به نمایش گذاشته شده است، کره زمین متشکل از جزایر گوناگون بود که ذریعه حرکت صفحات زمین باره (Tectonic Plates) بوجود آمده بودند، روند تشکیل پانجیا نیز نتیجه همین حرکات بود که حرکات مذکور تا الحال ادامه دارد. درین باره خداوندت میفرماید: و فی الأرض قِطع متحاوِرات و جنّات مِن أَعْمَاتٍ وَزَرَعٌ وَنَجِیلٌ صِنْوانٌ وَعَیْرُ صِنْوانٍ یُسْقَی بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفْصِلُ بَعْصَهَا عَلَی بَعْضَها عَلَی بَعْضِ فِی الْأَکُلِ إِنَّ فِی ذَلِكَ لَایَاتٍ لِقَوْمِ یَعْقِلُونَ آ الرعد: 4 و در روی زمین قطعاتی در کنار هم قرار دارد که با هم متفاوتند و باغهائی از انگور، و زراعت، و نخلها، که گاهی بر یك پایه می رویند و گاهی بر دو پایه، همه آنها از یك آب سیراب می شوند و با اینحال بعضی از آنها را از جهت میوه بر دیگری برتری می دهیم، در اینها نشانه هائی است برای آنها که عقل خویش را بكار می گیرند. و در باره تشکیل قطعات زمین و نزول آب اولیه خداوندت چنین میفرماید: أَنَّ صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًا ﴿ مُنْ شَقْقُنَا الْأَرْضَ شَقًا ﴿ عَسِی الله میکند که ذریعه فشارِ وارد شده از برخورد سیارک ریختیم، سپس زمین را از هم شکافتیم. شقه شقه شدن زمین نیول یا ریختن اولیه آب را تائید میکند که ذریعه فشارِ وارد شده از برخورد سیارک های سنگین نملو از آب و بعضی اوقات خالی از آب بر زمین این شقه ها و شکاف ها به میان آمدند و نیز انتشارِ آب از آب از میکند که درجود تعدن بعضی از پلیت های زمین را بوجود آمدن زمین از حالت مذاب بود را بیان میکند. آیه فوق واقعه ابتدای زمین که صدها میلیون سال قبل از تشکیل ابر قاره پانجیا و بعد از بطی خود جریان دارد که در سال آ لی 2 انج میباشد. در فصل قبلی به این مطلب نیز اشاره شده است. حرکت این پلیت ها تا هنوز بشکل بطی خود جریان دارد که در سال آ ل ای 2 انج میباشد. در فصل قبلی به این مطلب نیز اشاره شده است.

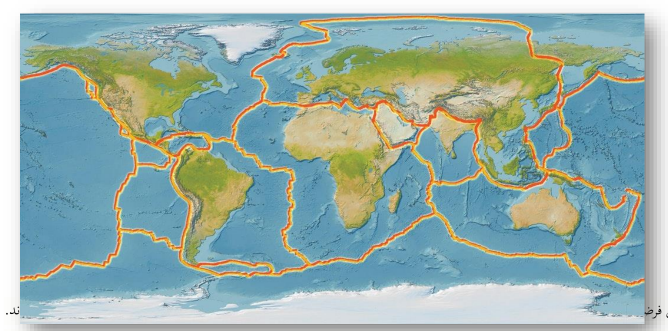
نظر به فرضیه ویلیام هارتمان زمانیکه زمین نیمه مذاب بود اصابت یک سیاره به اندازه کره مریخ با زمین باعث شد تا زمین به چرخش درآید و دیگر اینکه سیاره مذکور که حاوی عنصر آهن بود در عمق زمین فرو رفت و موجب منتقلی عنصر آهن به زمین گردید، ذرات برخواسته از این تصادم به هوا پراکنده شدند و بعد جمع شدند و کره ماه را شکل دادند. خداوند درین باره میفرماید: لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَیِّبَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ اللّه مَنْ یَنْصُرُه وَرُسُلَه بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدید فِیهِ بَاْسٌ شَدِیدٌ وَمَنَافِعُ لِلنّاسِ وَلِیَعْلَمَ اللّه مَنْ یَنْصُرُه وَرُسُلَهٔ بِالْفَیْبِ إِنَّ اللّه قَوِی عَرِیرٌ فَ اللّه مَنْ یَنْصُرُه وَرُسُلَهٔ بِالْفَیْبِ إِنَّ اللّه قَوِی عَرِیرٌ فَ اللّه مَنْ یَنْصُرُه وَرُسُلَهٔ بِالْفَیْبِ إِنَّ اللّه قَوِی عَرِیرٌ فَ اللّه الله مَنْ یَنْصُرُه وَرُسُلَهٔ بِالْفَیْبِ إِنَّ الله قَوِی عَرِیرٌ فَ الله الله مَنْ یَنْصُرُه وَرُسُلَهٔ بِالْفَیْبِ إِنَّ الله قَوی یُو مَیزان (شناسائی حق و قوانین عادلانه) نازل کردیم، تا مردم الحدید: 25 ما رسولان خود را با دلائل روشن فرستادیم، و با آنها کتاب (آسمانی) و میزان (شناسائی حق و قوانین عادلانه) نازل کردیم، تا مردم قیام به عدالت کنند، و آهن را نازل کردیم که در آن قوت شدیدی است، و منافعی برای مردم، تا خداوند بداند چه کسی او و رسولانش را یاری میک نید بیآنکه او را ببینند، خداوند قوی و شکست ناپذیر است. این برخورد آنقدر قوی بود که نزدیک بود تمامی کره زمین متلاشی گردد چه رسد به درز های کوچک نمین (شقه های زمین)، فلهذا این شقه ها در زمین از برخورد سیارک های کوچک نملو از آب یا خالی از آب بوجود آمده اند.

ویلیام کنت هارتمان (William Kenneth Hartmann) (متولد 6 ژوئن 1939) دانشمند، نویسنده و یک سیاره شناس است. او اولین کسی بود که جریان اصلی علم را متقاعد ساخت که زمین یک بار با جسمی به اندازه سیاره (تیا) برخورد کرده است، که ماه و زمین را به زاویه 23.5 درجه قرار داده است. فرضیه اصابت غول پیکر، که گاهی اوقات برخورد تیا (Theia) نیز نامیده می شود، حاکی از آن است که تقریباً 4.5 میلیارد سال پیش لونا (ماه) از مواد بیرون ریخته که از اثر برخورد یک سیاره ای به اندازه مریخ با زمین اولیه بوجود آمده بود تشکیل شده است. هسته آهنین تیا در هسته زمین جوان فرو می رود، و بسیاری از پوشش های تیا به جلیقه زمین متصل می شوند. با این حال، بخش قابل توجهی از مواد بیرون ریخته از تیا و زمین در مدار کره زمین بچرخش در میآید که بعد از ادغام به ماه تبدیل میگردد.



فوق مراحل ایجاد پانجیا و زمانِ فرود آب محذوف میباشد بدلیل اینکه بعداً این امر توسط کتاب آسمانی دیگر تشریح خواهد شد که آن قرآن است و ما آیات مرتبط به آنرا بیان میکنیم.

همین مطلب را در جای دیگر خداوند<sup>ع</sup> چنین میفرماید: وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْعِ الطارق: 12 و سوگند به زمین پرشکاف. سطح زمین در معلم واقع شقه است. محل تماس لایه ها عمدتاً در سطح واقع شقه است. سطح زمین در مجموع از 10 تا شقه های کوچک و بزرگ تشکیل شده است. محل تماس لایه ها عمدتاً در سطح اقیانوس ها و برخی از دریاها است و هزاران کیلومتر طول دارند. از شکاف میان آنها مواد مذاب بیرون می ریزد که از ضروریات مناسب و زنده نگه داشتن زمین برای زندگی است. اگر این قطعات نمی بودند زمین از همان آغاز سرد شدن قشرِ خود منفجر می شد، و یا اصلاً حیاتی روی آن پا نمی گرفت.



به خاطر وجود این پل خاکی بههمپیوسته بود، که جانوران خشکیزی می توانستند در هر گوشهٔ زمین پراکنده شوند. و بعد از بجم پاشیدن پانجیا دیگر نتوانستند که به محل های قبلی خویش برگردند لذا همانجا باقی ماندند و زیستند و تا فعلاً درآنجا زندگی میکنند. این سفر حیوانات بود که گونه های حیواناتی که در آسیا و آفریقا موجود هستند در آسترالیا و آمریکا نیز وجود دارند در حالیکه قاره های دوردست منقطع و عاری از پل ارتباط خاکی استند.

عین دلیل برای مهاجرت انسانها نیز در نظر گرفته میشود که انسانها مانند حیوانات در گوشه های مختلف زمین مهاجرت کردند در آنجا زیستند بعد از فروپاشی پانجیا واپس به محل های قبلی خود نتوانستند بیایند و همانجا در قاره ها و جزایر مختلف باقی ماندند. دلیل انقطاع قاره ها عبارت از تغییرات رنگِ پوست و لسان های متفاوت بشر است که بعد از دور شدن قاره ها نتوانستند با یکدیگر ملحق شوند و نژاد واحدی را تشکیل دهند که در عنوان فوق نیز تشریح گردید. این حقیقت از شگفت زده گی کاشفان جزایر پیداست، وقتی که آمریکا و آسترالیا و جزایر مانند فلیین کشف شدند در آنجا انسان های بومی از قبل وجود داشتند که برای کاشفان دیدن آنها از معجزه کم نبود.

قسمیکه در فصل چهارم تحت عنوان حیواناتِ اربعه گفته شد 175 میلیون سال قبل، ابر قاره پانجیا که از جزایر پراکندهٔ جهان تشکیل شده بود، موقع طوفان نوح از هم پاشیدن گرفت یعنی طوفان نوح زمان آغاز این فروپاشی محسوب میشود که دوران آغازِ مهاجرت انسانها و آنعده حیواناتی است که تا اکنون در جهان در حال منتشر شدن هستند و این مطلب در عنوان ذیل تحلیل میشود.

طوفانِ نوح٤ عالمگیر بود: تورات طوفان نوح٤ را عالمگیر مینامد. در تورات چنین آمده است: زیرا من پس از هفت روز، چهل روز و چهل روز و چهل شب باران بر زمین خواهم بارانید، و هر موجودی را که ساخته ام (جز موجودات بحری) از روی زمین محو خواهم کرد. عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 7، آیه 4. ولی در تورات در آیات فصل بعد خداوند۶ با نوح٤ عهد میبندد و چنین میفرماید: دیگر هرگز زمین را به سبب انسان لعنت نخواهم کرد، هرچند که نیت دل انسان از جوانی بد است. و دیگر هرگز همه جانداران (بری) را هلاک نخواهم کرد، چنانکه کردم. تا زمانی که جهان باقی است، کیشت و دَرَو، سرما و گرما، تابستان و زمستان، و روز و شب، باز نخواهد ایستاد عقوی عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 8، آیات: 22 مین مطلب در قرآن چنین بیان شده است. خداوند۶ میفرماید: وَقَوْمَ نُوحٍ لَمَّا کَذَبُوا الرُّسُلُ آغُرِقُنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ 8، آیات: کوردند، غرق کردیم، و آنان را برای مردم نشانه ای (عبرت آموز) قرار دادیم، و برای ستمکاران عذابی دردناک آماده کرده ایم. خداوند۶ طوفان عالمگیر نوح٤ را برای جهانیان مثال، آیه و نشانه ای (عبرت آموز) قرار دادیم، و برای ستمکاران عذابی دردناک آماده کرده ایم. خداوند۶ طوفان عالمگیر نوح٤ را برای جهانیان مثال، آیه و نشانه دیگر خداوند۶ چنین بیان میکند: فَآخُینُهُ وَآصُحُابَ السَّفِینَةِ وَجَعَلْنَاهُا آیَهٔ لِلْعَالَمِینَ اللهٔ العنکبوت: 15 ما او و سرنشینان کشتی را رهایی دیگر خداوند۶ چنین بیان میکند: فَآخُرهٔ داده عیسی و ما در فصول دوم و سوم در مورد آیه قرار دادن عیسی و مادرش٤ بخشیدیم، و آن را آیتی برای جهانیان قرار دادیم. این مطلب مانند بیانی است که در فصول دوم و سوم در مورد آیه قرار دادن عیسی و مادرش بخشیدیم، و آن را آیتی برای جهانیان قرار دادیم. این مطلب مانند بیانی است که در فصول دوم و سوم در مورد آیه قرار دادن عیسی و مادرش بخشیم کرد.

قسمیکه در فصل چهارم در مورد انقراض انسان نماها بحث شد، نسل انسان نماها جهت آزمایش اولاد آدم تا دیر ها ادامه یافت. آنها خیلی موجودات خطرناک، وحشی، خونریز و مفسد بودند نه تنها انسانها را تمدید میکردند بلکه بالای همنوع خود هم رحم نمیکردند. با ازدیاد جمعیت انسانها، انسان نماها در سایر نقاط دور دست جهان پراکنده شده بودند تا اینکه طوفان عالمگیر نوح نسل شان را منقرض ساخت و برای بشر راه وسیعتر رشد مساعد گردید. فرضاً اگر کدام نسل ضعیف انسانی از اختلاط انسان نماها با انسانان مغضوب علیه هم بوجود آمده میبود پس طوفان عالمگیر نوح آن نسل را کاملاً ازبین برده است زیرا که نسل انسانی بعد از طوفان تنها از پسرانِ مومن نوح ادامه یافته است که در عنوان بعدی ملاحظه خواهیم کرد. قسمیکه خواندیم ذات انسان در مراحل مختلف تسویه شده است و انسانهای که در گذشته نه چندان دور شوع شکل بودند نه با انسان نماها ارتباط داشتند و نه حیوان بودند مانند گنیش (Ganesh) و هنومان (Anteater) هندی که انسان های مشابه به فیل و میمون بودند، مانند سِت (Seth) و آنوبیس (Anubis) مصری که مشابه به مورچه خوار (Anteater) و سگ یا روباه رساند نم فیل و میمون بودند، مانند بعل (Baal) فلسطینی که مشابه به گاو بود. مردمان آن زمان مخصوصاً نسل های بعدی شان آنها را به درجه نیمه خدایی رساندند غافل از این که در آن زمان پوشیدن نقاب یا ماسک بشکل حیوانات یک نوع فیشن تلقی میگردید و اشخاص با رسوخ در مراسم مدانی میدان های جنگ، تشریفات و محافل مخصوص از آن استفاده میکردند. همینطور فرهنگ پوشیدن کلاه شاخدار نیز بین مردمان آن زمان

رواج داشت که یک نوع نشانه قدرت تلقی میگردید، حتی اکنون هم در خیلی موزیم های جهان آثار آن دیده میشود. در قرآن لقب ذوالقرنین از همین جهت بیان شده است که ایشان از کلاه شاخدار استفاده میکردند. اما به استثنای ذوالقرنین، شاید معبودان باطل که در فوق اسمای شان ذکر شد کسانی بودند که احتمالاً از اثر سُوءِ شکل معروف به معبود شده باشند که امروز نیز قابل مشاهده میباشند مانند انسان های دراری چندین دست و پا (Polymelia) یا اختلال های مادرزادی (Congenital Disorder).

باید گفت که از شواهد بر میآید که انسان نُماها صدها میلیون سال در کر<sup>هٔ</sup> زمین زندگی کرده اند یعنی قبل از تخلیق انسان زندگی شان آغاز گردیده بود تا اینکه طوفان عالمگیر نوح<sup>ع هم</sup>ه آنها را تباه ساخت.

در زمانه های بعد برای انسانها تمدیدی دیگری عبارت از دایناسور (Dinosaurs) ها امتحاناً پدید آمد که موجوداتی خیلی خطرناک در تاریخ بشر محسوب میشوند که به مرور زمان آنها هم منقرض شدند و اینطور انسان یک امتحان سخت دیگر خداوندی را هم سپری نمود که در عنوان مابعد به این مطلب خواهیم پرداخت. عوامل مختلف ساینسی هم از انقراض انسان نُماها که آنان را انسانهای نئاندرتال مینامند وجود دارد، گرچه زمان موجودیت شان به اشتباه گرفته شده است ولی میگویند انسانهای خردمند امروزی با آنان در اروپا با هم میزیستند که رقابت آنها با انسانهای خردمند، تغییرات آب و هوایی، جنگهای خون آلود احتمالاً در انقراض شان نقش داشته است. قسمیکه دلایل ارائه شده انقراض یکباره آنها را از اثر طوفان عالمگیر نوح بیان میکند.

خلاصه مطلب اینکه خداوند تا در سیدن طوفان عالمگیر نوع ادامه یافت، بعد توسط این طوفان عظیم نسل پراکندهٔ شان در نقاط دور نیز تباه گردید و اینکه خون آلود تا فرا رسیدن طوفان عالمگیر نوع ادامه یافت، بعد توسط این طوفان عظیم نسل پراکندهٔ شان در نقاط دور نیز تباه گردید و اینکونه انسان نماها کامالاً نابود شدند. خداوند میفرماید: وَقَالَ نُوحٌ رَبِ لا تَدَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْکَافِرِینَ دَیّارًا ﴿ اَلْمُ لَوْلَ اِللّٰهُ فَاجِرًا کُفُّارًا ﴿ اَلْهُ لَوْلِ اَلْهُ وَلا یَلدُوا اِلّٰهُ فَاجِرًا کُفُّارًا ﴿ اَللّٰهِ اللّٰهِ اللهِ اللهِ فَاجِرًا کُفُّارًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

که می کنند غمگین مباش. اکنون با این وحی الهی و دلایل موثق که نوح و از تجربه 950 خود کسب کرده بود، برای نوح تباهی این اشرار مانند کشتنِ سگ های دیوانه ضروری بود تا سایرین از گزند شان محفوظ بمانند پس دعای نوح دعای بد نبود بلکه دعای خیر بود. پسر نوح نیز از همین ها بود که خداوند نوح را از دُعا در مورد نجات پسرش منع فرمود و در عنوان دیل واضح خواهد شد.

آب، حیات است ولی تلاطم همین آب باعث طغیان و طوفان های تباه کن بزرگ مانند طوفان عالمگیر نوح میشود. طوفان عالمگیر نوح حیات مجدد بشر را رقم زدكه ذكرش درينجا بديهي است. خداوندج ميفرمايد: وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْم اللَّهِ مَجْزَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ 🥎 وَهِيَ تَجْرِي كِيمْ فِي مَوْج كَالْجِبَالِ وَنَادَى نُوحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يَا بُنَيَّ ارْكَبْ مَعَنَا وَلَا تَكُنْ مَعَ الْكَافِرِينَ 🤯 قَالَ سَآوِي إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُني مِنَ الْمَاءِ قَالَ لَا عَاصِمَ الْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ إِلَّا مَنْ رَحِمَ وَحَالَ بَيْنَهُمَا الْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ الْمُغْرَقِينَ ۞ هود: 43 - 41 و نوح گفت: در آن سوار شويد که حرکت کردنش و لنگر انداختنش فقط به نام خداست، یقیناً پروردگارم بسیار آمرزنده و مهربان است. آن کشتی آنان را در میان موج هایی کوه آسا حرکت می داد، و نوح فرزندش را که در کناری بود، بانگ زد که ای پسرم! همراه ما سوار شو و با کافران مباش. گفت: به زودی به کوهی که مرا از (این) آب نگه دارد، پناه می برم. نوح گفت: امروز در برابر عذاب خدا هیچ نگه دارنده ای نیست مگر کسی که (خدا بر او) رحم كند. و موج ميان آن دو حايل شد و پسر از غرق شدگان گرديد. فصاحت و بالغت قرآن انسان را به وجد مي آورد و مجذوب خود ميسازد پس باید طریق نطق و بیان را از کلام خدا<sup>ع</sup> آموخت. در آیه فوق سوال ایجاد میشود اینکه اگر موج آب مانند کوها بزرگ بود و نوح<sup>ع</sup> سوار در کشتی در میان امواج قرار داشت در حالیکه پسرش در کنار ساحل موقعیت گرفته بود پس چگونه نوح ً با پسر خود از فاصله چند کیلومتری گفتگو کرد؟ درین باره یک محقق ترک نژاد بنام دکتور یووس اورنک (Dr. Yavuz Ornek) میگوید که این یک مکالمه تلیفونی بود که نوح ً توسط موبایل با پسرش صحبت کرد. او می افزاید که قبل از طوفان عالمگیر نوح ً جمعیت جهان حد اقل به 10 میلیارد نفر رسیده بود و تکنالوژی کنونی ما نیز در آنزمان کشف شده بود حتّی آنها تکنالوژی پیشرفته تری نسبت به ما داشتند. ولی نکته اینجاست که آیه فوق اصلاً نیازی به تأویل، آن هم تاویل دور از حقیقت ندارد. در آن زمان تکنالوژی امروزی وجود نداشت اگر میداشت پس دشمنان نوح در تحت البحری ها (Submarine) در زیر آب محفوظ میماندند و یا با کشتی های بزرگ بالای آب شناور میشدند و یا توسط طیاره/ماهواره های با سرعت ما فوق صوت در کُرات دیگر میرفتند یا حد اقل برای چند مدتی الی آرامش طوفان در فضا معلق میماندند ولی چنین نشد. دلیل نقلی جهت ردِ نظریه جناب دکتور در آیه ذیل درج گردیده است. خداوند منان میفرماید: فَأَوْحَیْنَا إِلَیْهِ أَنِ اصْنَع الْفُلْكَ بِأَعْیُنِنَا وَوَحْیِنَا فَإِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّتُورُ فَاسْلُكْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا تُخَاطِبْني فِي الَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُمْ مُغْرَقُونَ ۞ المومنون: 27 ما به نوح وحی کردیم که: کشتی را در حضور ما، و مطابق وحی ما بساز. و هنگامی که فرمان ما (برای غرق آنان) فرا رسد، و آب از تنور (که محل آتش است) بجوشد (که نشانه فرا رسیدن طوفان است)، از هر یک از انواع حیوانات یک جفت در کشتی سوار کن و همچنین خانواده ات را، مگر آنانی که قبلًا وعده هلاکشان داده شده (همسر و فرزند کافرت) و دیگر درباره ستمگران با من سخن مگو، که آنان همگی غرق خواهند شد. در تورات تعداد حیوانات سوار در کشتی چنین ذکر شده است، خداوند<sup>ج</sup> به نوح<sup>ع</sup> امر کرد که: همراه خود هفت جفت از حیوانات حلال گوشت، هفت جفت از پرندگان و یک جفت از بقیه حیوانات را به درون کشتی ببر، تا بعد از طوفان، نسل آنها روی زمین باقی بماند 🤄 عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 7، آیات، 2-3 در فوق بیان گردید که در زمان نوح تکنالوژی امروزی وجود نداشت، زیرا طبق آیه مافوق

نوح عنوانست که از علم و تجربه خود یک کشتی بزرگ مانند کشتیهای کوه آسای امروزی بسازد و دلیل دیگر اینکه مردم آن زمان هنوز از تنور های زمینی جهت پخت نان استفاده میکردند و کدام دستگاه دیگر مانند ماشین آلات امروزی برای پخت و پز وجود نداشت. تنها تکنالوژی که وجود داشت نساجی (دستگاه بافندگی پارچه ها) بود که قرآن آنرا چنین بیان میکند. خداوند میفرماید: وَإِنِی کُلَمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ هُمُ جَعَلُوا که وجود داشت نساجی (دستگاه بافندگی پارچه ها) بود که قرآن آنرا چنین بیان میکند. خداوند میفرماید: وَإِنِی کُلَمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ هُمُ جَعَلُوا اَصَابِعَهُمْ فِی آذَانِیمْ وَاسْتَغْشُوا ثِیَابَهُمْ وَأَصَرُوا وَاسْتَکْبَرُوا اسْتِکْبَارًا ﴿ نوح: 7 و من هرگاه آنان را دعوت کردم تا آنان را بیامرزی، انگشتان خود را در گوش هایشان کردند و جامه هایشان را به سر کشیدند و بر انکار خود پافشاری ورزیدند و به شدت تکبّر کردند. قدیمی ترین قومی که قوم نوح است مطابق به این آیه لباس میپوشیدند. پس برهنه زیستن مردم استوایی و نیم کرهٔ جنوبی بیانگر فرهنگ غیر فطری خود شان است زیرا که زشتی برهنگی و کرامت پوشش جز فطرت انسان میباشد.

در زمان نوح عمام جهان از وجود انسان خالی بود و صرفاً انسان های روی زمین جُزِ قوم نوح بودند و عذاب الهی تنها بالای قوم نوح آمد. قسمیکه از آیه سوم سوره اسراء که در عنوان ذیل درج است بر میآمد که بشر امروزی کُلاً از نسل نوح است پس طوفان نوح عالمگیر بود. اکنون مطلبی را که باید فهمید آن محدوده صدای اقوام کهن است که بنابر هیکل قوی شان صدای بانگ آنان از چندین کیلومتر قابل سمع بود از همین رو در صحبت کردن نوح با پسرش از فاصله چند کیلومتری آن هم بدون کدام آله، مضایقه ای وجود ندارد. در باره بلندی قامت بشر در عنواین ذیل تفصیلات مهمی درج گردیده است.

طبق فرضیه ابر قاره پانجیا، آب های سواحل ابر قاره پانجیا تا صدها کیلومتر کم عمق بود، زمانیکه نوح گشتی را از چوب میساخت قومش بالایش میخندیدند که این کشتی بزرگ چگونه در آب کم عمق حرکت خواهد کرد ولی خداوند معجزه کرد، سطح آب اولاً با آب باران و بعد با برخورد سیارک مملو از آب که در فصل گذشته دلیلش ارائه گردید بالا آمد و کشتی آنان را بخوبی حمل کرد. باید دانست که این فروپاشی خیلی طولانی بوده است تا ذریه نوح بتواند در سراسر جهان سفر کند و سکونت بورزند. دانشمند آمریکائی بنام استیون آستین . Steven A. طولانی بوده است تا ذریه نوح بتواند در سراسر جهان سفر کند و سکونت بورزند. دانشمند آمریکائی اینام استیون آستین . Austin و محلوانش در سومین کنفرانس بین المللی خلقت گرایی، در پیتسبورگ ایالت پنسیلوانیا آمریکا، از 18 تا 23 جولای 1994 یک مدل سیلاب جهانی را که باعث بوجود آمدن صفحات موجوده زمین را که باعث بوجود آمدن صفحات موجوده زمین شداسان (Plate tectonics) شد مطرح ساختند و گفتند که زمین شناسان (John مید موجوده زمین که از صدها میلیون سال بدین سو بطور افقی در حرکت اند را میپذیرند. یکی از همکاران شان جناب شده بود، مطرح کرد که تغیرات در صفحات زمین هرا با طوفان نوح آغاز شده است که منظور شان عبارت از همان فروپاشی ابر قاره پانجیا شده بود، مطرح کرد که تغیرات در صفحات زمین هرا با طوفان نوح آغاز شده است که منظور شان عبارت از همان فروپاشی ابر قاره پانجیا میشود. باید دوباره گفت که طوفان نوح و آمدن صفحات زمین نشده است، قسمیکه ما در صفحات قبل بیان نمودیم میلیونما سال میکند که ذریعه فشار وارد شده از برخورد سیارک ها بر زمین بود و نیز از انتشار آب آنها جزایر بوجود آمدند و خشکی ها شقه شقه یعنی از میکند که ذریعه فشار وارد شده از برخورد سیارک ها بر زمین بود و نیز از انتشار آب آنها جزایر بوجود آمدند و خشکی ها شقه شقه شده نور از انتشار آب آنها جزایر بوجود آمدند و خشکی ها شقه شقه شدی از انتشار آب آنها جزایر بوجود آمدن بیایت های زمین (Tectonic Plates) با صفحات زمین شد که اینطور از حرکت شان درگرگونی نقشه

زمین بوجود آمده است. البته که برخورد بعضی از سیارک های مملو از آب قبل از تخلیق جانداران صورت گرفته است چرا که آب از ماده اولیه حیات میباشد.

مکرراً عرض شود اینکه فروپاشی دراز مدت ابر قاره پانجیا ذریعه طوفان نوح ٔ صورت گرفته است تا ذُریّه نوح ٔ بتوانند در سراسر جهان سفر کنند و سکونت بورزند و جابجا شوند.

از حکم حمل کردن حیوانات در کشتی معلوم میشود که طوفان نوح<sup>ع</sup> عالمگیر بوده است که تمام بشر و حیوانات بری و پرندگان را بجز از افراد و حیواناتی سوار در کشتی نابود شدند.

در داستان نوح ٔ سوال پیدا میشود اینکه آن حضرت از هر گونه حیوانی یك جفت سوار کشتی خود کرد و بقیه حیوانات در اثر غرق شدن از بین رفتند. سپس یك جفتِ باقیمانده از هر گونه بعد از اتمام عذاب تكثر یافت و طبیعت به حالت اول خود برگشت. در علم اكولوژي جانوري میخوانیم که تنوع ژنتیکی یکی از لازمه های لا یتغیر جمعیت هاست و اگر جمعیتی از یك جانور در اثر كاهش اندازه تنوع ژنتیکی اش از حد خاصی کمتر شود (رانش ژنتیکی) طی فرایندی به نام (Extinction vortex) دچار انقراض میگردد. حال چگونه میتوان توجیه کرد که آن حیواناتی که حضرت نوح ٔ تنها یك جفت از هر کدام برداشته بود منقرض نشدند؟ جواب این است که تنوع جانداران غیر از سازگاری آنها با محیط میباشد. در فصل های قبل بار ها گفته شد که تنوع در جاندارن تنها با اذن پروردگار تامکان پذیر است زیرا که جاندار جدید به روح جدید نیاز دارد و روح از امر خداوند<sup>ج</sup> است که به هرکی بخواهد عطا میکند. پس درینصورت در تنوع بِلا وقفه رانش ژنتیکی بوجود نمی آید و تنوع در حیوانات حمل شده توسط نوح عبلا فاصله بود. در بعضی روایات اسرائیلی آمده است که نوح عاز تمام انواع حیوانات حتی از خزندگان و گزندگان یک یک جفت با خود در کشتی حمل کرد که آنها از این آیه تورات استدلال میکنند، خداوند ج به نوح امر کرد که: از تمام حیوانات، خزندگان و پرندگان یک جفت نر و ماده با خود به داخل کشتی ببر، تا از خطر این طوفان در امان باشند 🧔 عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 6، آیات 19 – 20 اگر این امر خدا بود که بعد از طوفان اینها نیز تنوع کنند، پس نوح عتماً این حکم را تعمیل کرده باشد ورنه هیچ پیامبری را نسزد که حیوانات درنده و خزندگان زهراگین را جهت تفریح نگهداری کند. پس این نتاقض در روایات عهد عتیق است زیرا تعداد حیواناتِ محموله در آیات 2-2 عهد عتیق در فوق مشخص گردید که عبارت از هفت جفت از حیوانات حلال گوشت، هفت جفت از پرندگان و یک جفت از بقیه حیوانات بود. بجز از آذوقه فامیل نوح تمامی حیوانات حلال گوشت و پرندگان سوار بر کشتی، قابل الاکل برای مومنین و برای حمالی آنها مانند شتر وغیره بودند که در کشتی و بعد از طوفان، مومنین برای بقای خود به آنها ضرورت داشتند. در باره گیاهان باید گفت تحقیقات نشان داده است که طولانی ترین مدت زمانی که بذرها و گیاهان می توانند در زیر آب و بدون هیچ گونه تماس با زمین باشند، 278 روز (حدود نه ماه و یک هفته) است. و مدت زمان طوفان نوح فظر به روایات عهد عتیق کمتر و یا بیشتر از مدت فوق بوده است که این یک نوع تناقض در روایات پنداشته میشود، اگر کمترین این مدت که عبارت از صد و پنجاه روز مندرج در عهد عتیق پذیرفته شود معقول خواهد بود. بلی! مدت زمان طوفان نوح عهمان صد و پنجاه روز بود که بعد از سیری شدن طوفان هنوز برگ درختان کوهی فاسد نشده بودند. در تورات ذکر است که: نوح هفت روز دیگر صبر کرد و بار دیگر همان کبوتر را رها نمود 🤯 این بار، هنگام غروب آفتاب، کبوتر در

حالی که برگ زیتون تازه ای به منقار داشت، نرد نوح بازگشت ای عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 8، آیات، 10 – 11 علی رغم این، در داخل کشتی خوراک این احشام و اغنام (چهارپایان) گیاه خوار، گیاهانی بودند که بعضی شان دارای بذر (تخم) بود که در جریان طوفان و بعد از آن ذریعه مدفوع حیوانات یا بعنوان ذرات غذایی باقی ماننده از حیوانات بر زمین از یک منطقه به مناطق دیگر پاشیده و به همین شیوه انتقال یافتند. حشراتی که هرا با حیوانات داخل کشتی شده بودند و از آنها تغذیه میکردند در حیات بعد از طوفان برای گرده افشانی نباتات ضروری بودند. مومنین جهت محدود بودن حیوانات دست داشته که غیر از مواد ارتراقی شان بود آنها را نخوردند و از آنها نسل گرفتند تا نسل شان در زمین پراکنده شد و بعد ها حیوانات دیگر نیز از آنها تنوع کردند. اکثر درندگان و خزندگان بشمول میمون ها از حیوانات بحری مخصوصاً دوزیستیان تنوع یافتند د. در نظریه تکامل جایگاه موش قبل از بوزینه قرار گرفته است یعنی بوزینه ها بعد از طوفان نوح از موش های آبزی یا دوزیستی تنوع کرده اند. پس مسئله چالش برانگیز تکامل نیز حل میگردد اینکه انسان ناماهای زوزیه نبودند بلکه بوزینه ها بعد از طوفان نوح از موزیستی تنوع کرده اند. پس مسئله چالش برانگیز تکامل نیز حل میگردد اندگی انسان ناماهای و تورات موجودیتش را در کشتی نوح آثابت میسازد زاغ است که جنس زاغ از زمان آدم آتا الحال شاید تسویه شده باشد ولی تنوع نکرده است تا اسمش تبدیل شود. در تورات در مورد زاغ چنین آمده است: پس از چهل روز، نوح پنجره ای را که برای کشتی ساخته بود، کشود. و کلاغی را رها کرد. کلاغ به این سو و آن سو می رفت تا آن که زمین خشک شد ی عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 8، آیات گشود. و کلاغی را رها کرد. کلاغ به این سو و آن سو می رفت تا آن که زمین خشک شد ی عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 8، آیات و تورع نکرده است که منقرض شده باشد.

در کتاب متسیا پُرانا هندوها ذکر یک طوفان جهانی آمده است که شخصی بنام مانو (Manu) بحکم خداوند توسط یک کشتی، خود و فامیل خود را از طوفان نجات داد. در صحیفه سومر باستان (که در بخشی از عراق کنونی واقع شده است) آمده است که پادشاهی بنام زیوسودرا (Ziusudra) بحکم خداوند یک کشتی ساخت و بعضی مردم را از طوفان نجات داد و در اساطیر سومری شخصی بنام گیلگمش همین عمل را اجراکرد. در صُخف یونان باستان شخصی بنام دیوکلین (Deucalion) با ساخت یک قفس (کشتی) از طوفان نجات یافت. در نوشته های تمدن آزتک در قاره امریکا در کشور مکسیکو شخصی بنام کاکس کاکس کاکس کاکس (Cox Cox) در تنه توخالی یک درخت (کشتی) از طوفان عالمگیر نجات یافت. در کشور چین باستان اسطوره های وجود دارد که یک طوفان عالمگیر برپا گردید و امپراتور بنام یاو (Yao) با امپراتوری عالمی ها از خواد را بنیان گذاشت. در دین هاوایی ها (فامیلش) از نجات یافته گان بودند و بعد از طوفان در آنجا امپراتور یاو نژادی تنها از خود را بنیان گذاشت. در دین هاوایی ها گفته شود که دما اسطوره های دیگر درین مورد در گتب تاریخی ذکر است و اگر به تفصیل این داستانها مراجعه شود شباهت خیلی زیاد با واقعه گفته شود که دها اسطوره های دیگر درین مورد در گتب تاریخی ذکر است و اگر به تفصیل این داستانها مراجعه شود شباهت خیلی زیاد با واقعه نوح و در ازین پیداست که شخص نوح علی کهن است که تاریخ اش به عصر ابرقاره پانجیا میرسد و در عناوین ذیل نیز ذکر شده است. عتیق بودن شخص نوح و در دلیلی بر این است که تمام مردم جهان او را میشناسند زیرا که اولاً از نسل او هستند و ثانیاً ابلاغ پیامبران الهی نام وی را در اذهان بازماندگانش زنده گذاشته است.

تمامی دلایل فوق اینگونه خلاصه میشود که خداوند میفرماید: أُولَیكَ الَّذِینَ أَنْعَمَ الله عَلَیْهِمْ مِنَ النّبِیّینَ مِنْ دُورِیَّةِ اِبْرَاهِیمَ وَإِسْرَائِیلَ وَمُکْنُ هَدَیْنَا وَاجْتَبَیْنَا إِذَا تُشْلَی عَلَیْهِمْ آیَاتُ الرّحُمْنِ حَرُّوا سُجَدًا وَبُکیًا ۞ مرم: 58 اینان کسانی از پیامبران بودند که خدا به آنان نعمت داد، از نسل آدم و از نسل کسانی که با نوح در کشتی سوار کردیم و از نسل ابراهیم و اسرائیل و از کسانی که آنان را هدایت کردیم و برگزیدیم؛ هنگامی که آیات (خدای) رحمان بر آنان خوانده می شد، سجده کنان و گریان به رو می افتادند. از این آیه عالمگیر بودن طوفان نوح عطوری بر میآید که نسل آدم عبا انذار و بشارت پیامبران الهی تا به طوفان نوح عدوام پیدا کرد و بعد از آن این تنها نسل نوح بود که منحیث دُریه آدم عدر زمین بجا ماند و تا زمان ابراهیم تعداد کثیری از پیامبران الهی به آنان فرستاده شد و بعد از ابراهیم سلسله پیامبری بود که منحیث دُریه آدم عدر زمین بجا ماند و تا زمان ابراهیم تعداد کثیری از پیامبران الهی به آنان فرستاده شد و بعد از ابراهیم سلسله پیامبری بود که منحیث دُریه آویّهٔ یَوْبِعُونَ ۞ الزخرف: 28 و (خداوند) آن (کلمه) راکلمه ای ماندگار در (میان) فرزندانش قرار میفرماید: وَجَعَلَهَا کَلِمَهٌ بَاقِیَهٌ فِی عَقِبِهِ لَعَهُمْ مُهْهَدُ وَکُویرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ۞ الحدید: 26 به یقین ما نوح و ابراهیم را فرستادیم و در میان فرزندان و وَجَعَلْنَا فِی دُرِیّتِهِمَا النّبُوّةَ وَالْکِتَابَ فَمِنْهُمْ مُهْهَدُ وَکَثِیرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ ۞ الحدید: 26 به یقین ما نوح و ابراهیم را فرستادیم و در میان فرزندان و و نفره نبوّت و کتاب قرار دادیم، پس برخی از آنان هدایت یافتند و بسیاری از آنان نافرمان بودند.

تمام نسلِ بشر دودمان و از نسل نوح؟ میباشد: اکنون طبق مضمون خلقت اشاره به نکته ای است که تکنالوژی امروزی از ثابت کردن آن قاصر میباشد و راه حل این مُعمای نژادی تنها تکیه به معلومات قرآنی میتواند باشد. طبق فرموده خداوند؟ در دنیا هیچ ملتی نیست مگر اینکه برای هدایت شان پیامبری فرستاده نشده باشد. خداوند؟ میفرماید: إِنَّا أَرْسَلْنَاكُ بِالحَقِ بَشِیرًا وَلَایِرًا وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا حَلاَ فِیهَا تَلِیرٌ هاطور که ما تو را به حق برای بشارت و انذار فرستادی، و هر امتی در گذشته انذار کننده ای داشته است. پیامبران الهی که در دنیا فرستاده شدند از جزایر هاوایی و سوماترا تا هند و چین و روس و اروپا و آفریقا و آسترالیا و میان اینها و آمریکای لاتین و آمریکای شهد شان بشمول ابراهیم؟ از نسل نوح؟ بودند که البته درین اواخر نبوت تنها به نسل ابراهیم؟ اختصاص یافت قسمیکه در آیه فوق در عنوان قبل ذکر شد. اکنون با کمک آیات الهی به تشریح بیشتر این مطلب میپردازیم. خداوند؟ در باره اجداد بنی اسرائیل و ریشه اصلی نسل شان میفرماید: ویران میکرور بود. چگونه میتواند که قوم بنی اسرائیل صدها میلیون سال بعد با نؤاد های دیگر غیر از نؤاد نوح؟ اختلاط نکرده روز که او بنده ای شکرگرار بود. چگونه میتواند که قوم بنی اسرائیل صدها میلیون سال بعد با نؤاد های دیگر غیر از نؤاد نوح؟ هستند. درین صورت اگر بنی اسرائیل در دراز مدت و با تحولات خیلی زیادِ نسلی، اولاد نوح؟ هستند پس تمام انسانی های دیگر نیرا که امروز تمام نسل بشر و نوح؟ را آدم ثانی گفیند زیرا که امروز تمام نسل بشر از و نوح؟ را آدم ثانی گویند زیرا که امروز تمام نسل بشر از دودان و نسل اوشان میباشد. از این آیه قسمی برداشت میشود که در کشتی نوح؟ تنها فرزندان او معه خانمانشان بودند، و یا آگر مومنین دیگر هیم بودند پراکه طراکه نظر به این آیه نسل بشر بعد از طوفان عظیم تنها از پشت نوح؟ میباشد.

قسمیکه در عنوان قبل گفته شد که پسر نوح از جمله غرق شدگان بود، درین مورد خداوند میفرماید: وَنَادَی نُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبِّ إِنَّ ابْنِی مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ عَیْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلُنِ مَا لَیْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِیِّ أَهْلِی وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحُقُ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الْحُاكِمِینَ ۞ قَالَ یَا نُوحُ إِنَّهُ لَیْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ عَیْرُ صَالِحٍ فَلَا تَسْأَلُنِ مَا لَیْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِیِّ أَهْلِی وَانَّ وَعْدَه تو (در مورد أَعْلَى أَنْ تَكُونَ مِنَ الجُناهِلِینَ ۞ هود: 45 – 46 نوح به پروردگارش عرض كرد پروردگارا! پسر من از خاندان من است و وعده تو (در مورد نجات خاندانم) حق است و تو از همه حكم كنندگان برتري. خدا فرمود: ای نوح! به یقین او از خاندان تو نیست، او (دارای) كرداری ناشایسته است، پس چیزی را که به آن علم نداری از من مخواه، همانا من تو را اندرز می دهم که مبادا از ناآگاهان باشی. ازین آیه واضح بر میآید که استدلال و برداشت نوح از واژه اهل همان اهل بیت بود که از همین جهت تنها خانواده خود را طبق فرمان الهی شوار بر کشتی کرد بجز پسرش که طبق آیه چهل و پنجم فوق بد کردار بود. پس معلوم شد که در کشتی تنها اهل بیت نوح شوار بودند نه دیگران.

تورات نیز آنچه که در فوق بیان کردیم را بعضاً تصدیق میکند. در تورات چنین آمده است: در همان روز، نوح و پسرانش سام و حام و یافِث و زن نوح و سه زوجه پسرانش با آنها به کشتی درآمدند ﴿ عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 7، آیه 13 و در تصدیق این آیه در انجیل چنین گفته شده است: همان ارواحی که در ایام گذشته نافرمانی کرده بودند، آنگاه که خدا در روزگار نوح که کشتی ساخته میشد، با شکیبایی انتظار می کشید. در آن کشتی تنها شماری اندک، یعنی هشت تن، به واسطه آب نجات یافتند ﴿ عهد جدید، کتاب پطرس 1، فصل 3، آیه 20. ولی قرآن موجودیت زن نوح ٔ را در کشتی رد میکند و از عذاب او سخن میزند. خداوند میفرماید: ضَرَب الله مَثلاً لِلَّذِین کَفَرُوا امْرَأَت نُوحِ وامْرَأَت لُوطِ کَانَتَا تَحْت عَبْدَیْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحْیْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ یُغْنِیّا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَیْنًا وَقِیلَ ادْخُلَا النّارَ مَعَ الدَّاخِلِینَ ﴾ التحریم: 10 خدا برای کافران، زن نوح و زن لوط را مثل زده که تحت سرپرستی و زوجیت دو بنده شایسته از بندگان ما بودند، ولی (در امر دین و دین داری)

به آن دو (بنده شایسته ما) خیانت ورزیدند، و آن دو (پیامبر) چیزی از عذاب خدا را از آن دو زن دفع نکردند و (هنگام مرگ) به آن دو گفته شد: با وارد شوندگان وارد آتش شوید. باید گفت که این بخش تاریخ که دست خورده یا فراموش شده است را در آیه فوق قرآن تصحیح نموده است پس در آن کشتی 7 نفر بودند، این حرف سخنی را تائید میکند که بیان کردیم و دیگر اینکه در کشتی بجز از خاندان نوح کسی دیگری نبود، چونکه زن نوح از جمله غرق شدگان بود پس نسل بشر تنها از دودمان نوح یعنی از پسرانش سام و حام و یافِث و سه زوجه پسرانش تداوم یافته است.

روایتی از اهل تشیع وجود دارد که هشتاد نفر با حضرت نوح در کشتی سوار بودند. از همدانی از علی از پدرش از هروی نقل است که امام رضا فرمود: لَمَّا هَبَطَ نُوحٌ عَ إِلَی الْأَرْضِ کَانَ هُوَ وَ وُلْدُهُ وَ مَنْ تَبِعَهُ مُّمَانِينَ نَفْساً فَبَنَی حَیْثُ نَزَلَ قَرْیَةً فَسَمَّاهَا قَرْیَةً الثَّمَانِینَ لِأَنَّهُمْ کَانُوا ثَمَانِینَ لِأَنَّهُمْ کَانُوا ثَمَانِینَ لِالْآتُهُمْ کَانُوا ثَمَانِینَ لِالْآتُهُمْ کَانُوا ثَمَانِینَ لِالْآتُهُمْ کَانُوا ثَمَانِینَ لِالْآتُهُمْ کَانُوا ثَمَانِینَ لِالله مُعْدَا لَا الشرایع، جلد 1 ،صفحه 30، حدیث .1 – 2 وقتی نوح علیه السلام به زمین فرود آمد، او و فرزندان و پیروانش هشتاد نفر بودند، پس در جاییکه فرود آمد، شهری بنا کرد و به دلیل هشتاد نفر بودنشان آنرا قریه الثمانین نام نهاد. این روایت از پیامبر نقل نگردیده و نه به پیامبر نسبت داده شده است بلکه نظر شخصی امام رضا میباشد که در تضاد با آیات ارائه شده فوق قرار گرفته است.

اینکه تمام نسل بشر دودمان و از نسل نوح میباشد بیانگر همین مطلب است که طوفان نوح صد در صد عالمگیر بوده است.

دستاورد کاربُردی فُسیل شناسان: اگر ساینس دانان تا هنوز فسیل های انسانهای بلند قامت را توسط Radiocarbon dating و باخیا گذشتگانِ قریب را به انسانهای اولیه یا انسان نُماهای کهن ربط میدهند دال برین نیست که مهاجرت بشر قبل از فروپاشی ابر قاره پانجیا تخیلی است بلکه این ضعف علمی انسانهای اولیه یا انسان نُماهای کهن ربط میدهند دال برین نیست که مهاجرت بشر قبل از فروپاشی ابر قاره پانجیا تخیلی است بلکه این ضعف علمی انسانهاست که تا هنوز به آن نرسیده اند، امید در آینده فسیل های انسان های بلند قامت و عظیم الجثه نیز کشف گردد. سوال پیش می آید که چرا دانشمندان نتوانستند تا هنوز اسکلتهای باستانی انسان ها را پیدا کنند؟ برای لحظه ای بیرون بروید، به همه پرندگان و سنجاب ها و مارمولک ها و حیوانات دیگر که می بینید در حال گردش در اطراف هستید، نگاه کنید که بیشتر سعی می کنند با ماشین ها (موتر ها) برخورد نکنند. درک کنید که فقط در طول عمر شما صدها هزار از اینها تنها در منطقه ای که زندگی می کنید متولد شده اند و درگذشته اند. حرا بیشتر موارد عدد صفر خواهد بود. صدها و هزاران سنجاب مرده، مارمولک و پرنده ... و شما نمی توانید یک اسکلت آنها را پیدا کنید چرا که طبیعت در واقع نمی خواهد بقایای اسکلت را حفظ کند و می خواهد با نوعی تجزیه شدن آنها آن بقایای اسکلت را به عنوان غذا مورد که طبیعت در واقع نمی خواهد بقایای اسکلت را حفظ کند و می خواهد با نوعی تجزیه شدن آنها آن بقایای اسکلت را به عنوان غذا مورد برگزین آثاری که تا هنوز از قوی الجثه بودن انسانهای کهن کشف شده است درینجا ذکر میگردد. در آگوست 2016 میلادی چاپ پای یک انسان در استان پنگیان در گویژو (Pingyan village in Guizhou) که در جنوب غربی کشور انسان غول پیکر توسط گروهی از عکاسان در استان پنگیان در گویژو (Pingyan village in Guizhou) که در جنوب غربی کشور انسان غول پیکر توسط گروهی از عکاسان در استان پنگیان در گویژو (Pingyan village in Guizhou) که در جنوب غربی کشور انسان غول پیکر توسط گروهی در جنوب غربی کشور

چین موقعیت دارد کشف گردید. این رد پا 57 سانتی متر طول دارد. اگر تخمیناً سنجیده شود شخصی که 57 سانتی متر رد پا دارد، بالاتر از 13 فوت که معادل به 3.9 متر میشود قد داشته میتواند.



اکتشاف یک انگشت مومیایی شده انسانی به طول 38 سانتی متر در کشور مصر ساینس دانان را به حیرت انداخت. نظر به اندازه گیری، دارنده این انگشت بیشتر از 5 متر قد داشته میتواند.



ردِ پای دیگری توسط یک باستان شناس که اسمش مایکل تلنگر (Michael Tellinger) است در سال 2012 میلادی در آفریقا کشف گردید او میافزاید که قدمت این رد پا تقریباً به دو صد میلیون سال قبل میرسد. اگر تخمینی دیده شود شخصی که دارای این رد پا است، 27 فوت یعنی بالاتر از 8 متر قد داشته میتواند که این نقش پای انسان نه بلکه نقش پای یک طفل انسان نمای آن زمان میتواند باشد زیرا که 200 میلیون سال قبل انسانی وجود نداشت و تاریخ پیدایش انسان اول در عنوان بعد ذکر گردیده است.



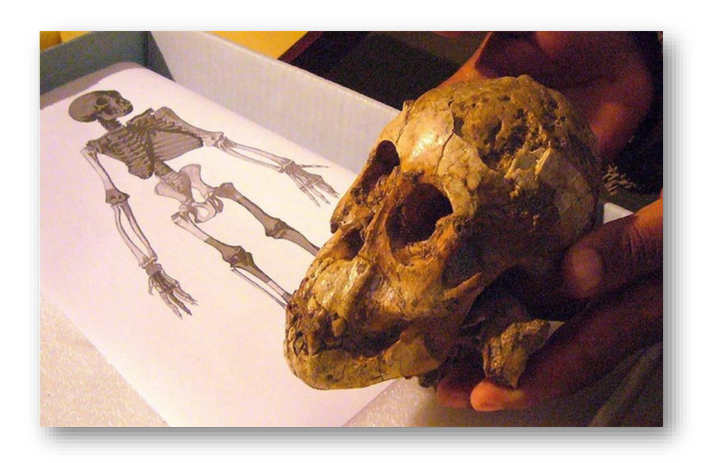
یک نقش پای دیگری در قُله یا کوه آدم در کشور سریلنکا که طول آن نقش پا تقریباً به دو متر میرسد موقعیت دارد. بعضی مردم آن را نقش پای آدم میدانند و بعضی میگویند که این رد پای گوتم بُده یعنی بودا است ولی طبق تحقیقات این ادعا بیبنیاد میباشد.

بزرگترین اثری که تا هنوز کشف گردیده عبارت از بزرگترین قامت مکمل انسانی است و آن طول به 7 متر میرسد، این کالبُد توسط یک حفاری در کشور اثرگترین قامت مکمل انسانی در سال 2004 میلادی در کشور سوئیس در ساحه (Changaiminas) کشف گردید و بعد از بازسازی در سال 2004 میلادی در کشور سوئیس در ساحه (Mystery Park en Interlaken) به نمایش گذاشته شد.



جستجو برای کشف فُسیل های دیگر جریان دارد تا از اصل حقیقت پرده برداشته شود. با این وصف قرآن بشر را خیلی کهن معرفی میکند. در سال 2000 میلادی دانشمندان در بیابان های اتیوپی فسیلِ دخترک سه سال را پیدا کرده اند که 3.3 میلیون سال قدمت دارد و تا الحال قدیمی ترین جسدِ کشف شده بشر به حساب می آید. جمجمه این دخترک که سلام ((Selam(DIK-1/1)) نامیده می شود به صورت تقریبا

کامل و سالم کشف شده و اطلاعات بسیار خوبی از زندگی نیاکان انسانی به ما می دهد. چیزی که باعث شگفتی و تعجب دانشمندان شد این بود که با کنار هم چیدن استخوان های این دختر 3.3 میلیون ساله مشخص شد که او روی دوپا راه می رفته است. در حالی که تا پیش از این تصور می شد که نیاکان انسان در آن زمان همانند گوریل ها راه می رفته اند.



ذكر انسانهاى باستانى در قرآن: مراد از انسانهاى باستانى انسان نُماهاى كه در فصل اول ذكر شد نيست بلكه انسانهاى واقعى كه در قديم ميزيستند است. مردمان كهن و سنتهاى ديرينى بسيار در دنيا موجود بوده اند كه با گذشت ايام نابود گشتند. خداوند ميفرمايد: وَكُمْ وَ قَلْمَ مِنْ بَعْدِ نُوحٍ وَكُفَى بِوَبِّكَ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ حَبِيرًا بَصِيرًا ﴿ الاسراء: 17 و چه بسيارى از ملل و اقوامى را بعد از نوح هلاك كرديم و تنها خداى تو كه بر گناهان بندگانش آگاه و با خبر است كفآيه مى كند (كه به مصلحت هر كه را خواهد عفو و هر كه را خواهد عقاب كند). خداوند در جاى ديگر اين موضوع را چنين بيان ميفرمايد: وَكَأْتِنْ مِنْ نَبِي قَاتَلَ مَعَهُ رِبِيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ عَلَابِ وَمَا ضَعُقُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللّهُ يُحِبُ الصَّابِرِينَ ﴾ العمران: 146 و چه بسيار پيامبرانى كه همراه ايشان تودههاى انبوه نبرد كردند و از هر رنجى كه در راه خدا ديدند نه سستى ورزيدند و نه ضعف و زبونى نشان دادند، و خداوند شكيبايان را دوست دارد. تعداد پيامبران الهى در روايات رنجى كه در راه خدا ديدند نه سستى ورزيدند و نه ضعف و زبونى نشان دادند، و خداوند شكيبايان را دوست دارد. تعداد پيامبران الهى در روايات چنين ذكر شده است، از ابوذر غفارى دُس روايت است كه گفت: پرسيده شد: يَا رَسُولَ اللهِ، كموفاء عدة الأَنْبِيَاءُ؟ قَالَ "مِائَةُ أَلْفٍ وَأَرْبَعَةٌ وَعِشْرُونَ وَهُمْ مَافَةٍ وَحُمْسَةُ عَشَرَ جُمًّا عَفِيرًا ۞ رواه أحمد (265) (22342) اى رسول خدا، پيامبران به چه تعداد بوده اند؟

فرمود: "صد و بیست و چهار هزار"، از این تعداد زیاد، سیصد و پانزده رسول بوده اند. تجسس در باره علوم مختلف و فراگیری آن در فطرت انسانها قرار داده شده است تا ذریعه این علوم پیشرفت کنند، مخصوصاً تفحص روی علم باستانشناسی انجام دهند تا از آثار اقوام کهن جهت پندگيري واقف گردند. خداوندج درين مورد ميفرمايد: أَفَلَمْ يَسِيرُوا في الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَآثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ۞ غافر: 82 آيا آنها روي زمين سير نكردند تا ببينند عاقبت كساني كه پيش از آنها بودند چه شد؟ همانها که نفراتشان از اینها بیشتر، و قوت و آثارشان در زمین فزونتر بود، هرگز آنچه را به دست می آوردند نتوانست آنها را (در برابر عذاب الهی) بینیاز سازد. از آیه فوق بر میآید که اقوام گذشته قوی الجثه و خیلی کهن بودند که در ذیل واضح خواهد شد و دیگر اینکه خداوندج ما انسانها را وادار میسازد تا حقایق اقوام پیشین را دریابیم و از آن پند بگیریم و اصلاح شویم. ازین رو خداوندج انسانها را امر به تحقیق در آثار عتیقه میکند و در ضمن میفرماید که پیش از شما رسم و رواج های که در دراز مدت توسط مردمان باستانی بنا شده بود ازبین رفته است یعنی آنها خیلی کهن بوده اند که شما از آثار پوسیده شان قدمت آنها را تشخیص داده میتوانید تا باشد که از آن پند گرفته اصلاح شوید. خداوندی ميفرمايد: قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِينَ ۞ العمران: 137 بيش از شما سنتهايي بوده و گذشته است، در زمین سیر و سفر کنید و بنگرید که فرجام تکذیب کنندگان چگونه بوده است. نظر به نص آیت، سُنتها به معنای ملت های متعدد است که به مرور زمان یکی بعدِ دیگری دارای فرهنگ های متفاوت شده بودند. باید گفت که بعضی ها در آیه مافوق معنی "أَشَدُّ قُوَّةً" را ثروت و مال گرفته اند در حالیکه آن به معنای قوت فزیکی میباشد که در آیه ذیل خداوندی چنین میفرماید: کَالَّذِینَ مِنْ قَبْلِکُمْ کَانُوا أَشَدّ مِنْكُمْ قُوَّةً وَأَكْثَرَ أَمْوَالًا وَأَوْلادًا فَاسْتَمْتَعُوا بِخَلَاقِهِمْ فَاسْتَمْتَعْتُمْ بِخَلَاقِكُمْ كَمَا اسْتَمْتَعَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ بِخَلَاقِهِمْ وَخُصْتُمْ كَالَّذِي خَاصُوا أُولَئِكَ حَبطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ۞ التوبه: 69 (شما منافقان) همانند كسابي هستيدكه قبل از شما بودند (و راه نفاق پوئیدند) آنها از شما نیرومندتر و اموال و فرزندانشان فزونتر بود، آنها از بحره خود (در دنیا در راه هوسها و گناه) استفاده کردند، شما نیز از بحره خود (در این راه) استفاده کردید همان گونه که آنها استفاده کردند شما (در کفر و نفاق و استهزاي مومنان فرو رفتید همانگونه که آنها فرو رفتند، (ولي سر انجام) اعمالشان در دنيا و آخرت نابود شد و آنها زيانكارانيد. اقوام كهن نظر به هيكل قوى كه داشتند عمر هاى شان طولاني تر و نسل های شان پاینده تر بود. خداوند این مورد را در موضوع قارون چنین بیان میکند: قَالَ إِنَّمَا أُوتِیتُهُ عَلَى عِلْمِ عِنْدِي أَوَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ أَهْلَكَ مِنْ قَبْلِهِ مِنَ الْقُرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جَمْعًا وَلَا يُسْأَلُ عَنْ ذُنُوكِيمُ الْمُجْرِمُونَ ۞ قصص: 78 (قارون) كفت: «اين ثروت را بوسیله دانشی که نزد من است به دست آوردهام!» آیا او نمیدانست که خداوند اقوامی را پیش از او هلاک کرد که نیرومندتر و ثروتمندتر از او بودند؟! (و هنگامی که عذاب الهی فرا رسد،) مجرمان از گناهانشان سؤال نمی شوند. و همچنان فعالیت فزیکی اقوام کهن نسبتاً بیشتر بود. خداوندج ميفرمايد: أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الْأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ۞ الروم: 9 آيا در زمين گردش نكردند تا ببينند عاقبت كساني که قبل از آنان بودند چگونه بود؟! آنها نیرومندتر از اینان بودند، و زمین را (برای زراعت و آبادی) بیش از اینان دگرگون ساختند و آباد کردند، و پیامبرانشان با دلایل روشن به سراغشان آمدند (امّا آنها انكار كردند و كیفر خود را دیدند)؛ خداوند هرگز به آنان ستم نكرد، آنها به خودشان ستم می کردند!

خداوند در قرآن پاک ذکر بشر را از سرگذشت انسان اول آدم آغاز نموده است ولی در باره قدمت بشر سخن را از عمر نوح آغاز می نماید و میفرماید: وَلَقَدْ أَرْسُلْنَا نُوحًا إِلَی قَوْمِهِ فَلَبِثَ فِیهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِینَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الطُّوفَانُ وَهُمْ ظَالِمُونَ  $^{\circ}$  عنکبوت: 14 و همانا نوح را به سوی قومش فرستادیم پس نصد و پنجاه سال در میانشان درنگ کرد (ولی بیشتر مردم به او ایمان نیاوردند)، سرانجام طوفان آنان را در حالی که ستمکار بودند، فراگرفت. طویل بودن عمر نوح دلیل بر عظیم الجثه بودن اوست و عظیم الجثه بودن ایشان بر گهن بودن شان دلالت میکند. در آن زمان تمام مردم بلند قامت مانند شخص نوح بودند و نوح از میان خود شان به پیغمبری برگزیده شده بود. آدم که کهن تر از نوح بود، طول قامت ایشان در حدیثی مُثَقِقٌ عَلَیهِ 27.4 متر ذکر شده است که در ذیل با جزئیاتش معه قامت قوم نوح خواهد آمد. بلندی قامت اشخاص گذشته قطعاً دلالت بر کهن بودن شان میکند که در ذیل از داستان های عاد و سباء و ثمود ثابت خواهد شد.

قرآن سرگذشت انذار پیامبران الهی است، بسیاری از اقوام گذشته جهت تخلّف و ستم شان از سوی خداوند هلاک گردیدند که طبق بیان قرآن خستین شان قوم نوح بود. خداوند میفرماید: وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى النجم: 52 و پیشتر (از همه آنها) قوم نوح را (هلاک کرد) زیرا که آنان ستمگرتر و سرکشتر بودند. این آیه دلالت میکند که قوم نوح کهن ترینِ اقوام بشر است.

به همین منوال طبق ترتیب قرآنی، بعد از قوم نوح قوم عاد جانشین آنان میگردد و بخاطر ستمی که مرتکب شدند از بین می روند. خداوند ج ميفرمايد: أَوَعَجِبْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ ذِكْلٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلِ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ قَوْمِ نُوحٍ وَزَادَكُمْ فِي الْحُلْقِ بَسْطَةً فَادْكُرُوا آلاءَ اللَّهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ۞ الاعراف: 69 آيا تعجب كرديدكه بر مردى از جنس خودتان معارفي از سوى پروردگارتان آمده تا شما را (از عذاب دنیا و آخرت) بیم دهد؟! و به یاد آورید که شما را جانشینانی پس از قوم نوح قرار داد، و شما را در آفرینش (جسم و جان) نیرومندی و قدرت افزود، پس نعمت های خدا را به یاد آورید تا رستگار شوید. آیه فوق در باره قوی الجثه بودن قوم عاد که ظهور شان بعد از قوم نوح؟ بود وضاحت دارد و به همین تناسب جثه شان نسبت به قوم نوح<sup>ع</sup> بخاطر انفصال زمانی ضعیف تر بوده است که دلیلش در ذیل درج است. خداوندج در باره قوم عاد ميفرمايد: سَخَّرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالِ وَثَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْل خَاوِيَةٍ ۞ الحاقه: 7 که خدا آن را هفت شب و هشت روز پی در پی بر آنان مسلط کرد و (اگر آنجا بودی) می دیدی که آنان مانند تنه های پوسیده و پوک درختان خرما روی زمین افتاده (و هلاک شده اند). درین آیه خداوند<sup>ع</sup> حضرت محمد<sup>ص</sup> را مخاطب میکند و میگوید که اگر تو در آن زمان می بودی و جسامت خود را با جسامت قوم عاد مقایسه میکردی پس درازی قد آنها را مانند تنه درخت خرمای امروزی میدیدی. طول درخت څرمای امروزی به 21 الی 23 متر میرسد یعنی بجز از شاخ و برگ آن، اوسط بلندی قد قوم عاد مانند تنه درخت څرما 21 متر بود. باید به یاد سپرد که وجود قوم عاد قبل از قوم سباء و قوم نمود بوده است که طول قد این اقوام کمتر از قوم عاد بخاطر انفصال زمانی آن بود. دلیلی که چرا قد انسان به مرور زمان کوتاه میشود این است که نه تنها قد انسان بلکه جسم تمام مخلوقات روی زمین اعم از حیوانات و نباتات کوچکی قامت را تجربه میکنند. سیارهٔ زمین زمانیکه جوان بود مواد غذایی اش از کیفیت عالی برخوردار بود و موجودات زنده در آن رُشد کردند و بتناسب امروز صاحب جسامتهای خیلی بزرگ شدند و اکنون با پایین آمدن کیفیت مواد غذایی مستخرّج از زمین موجودات این کرهٔ خاکی کوچک شده اند و كوچكتر خواهند شد. يك تحقيق 535 صفحه اى كه توسط انجمن رژيم غذايي هند (Indian dietic associasion) در انستتيوت ملی تغذیه (National institute of nutrition) کشور هندوستان در شهر حیدرآباد بصورت جدول ترکیب غذا ترتیب گردیده است، نشان میدهد که از 30 سال بدینسو کیفیت مواد غذایی بتدریج در حال پایین آمدن است که این امر ذایقه مواد عذایی را هم نسبتاً کم کرده است. گرچه دلیل پایین آمدن میزان کیفیت مواد غذایی را اسپری مواد کیمیاوی بالای نباتات بیان میکنند ولی در دراز مدت کم شدن چند در صدی آن طبعی میباشد که جهش یا تغیر ناگهانی (Mutation) از همین جهت در موجودات تغییر ژنتیکی ایجاد میکند یعنی صفات زیستی بعضی از جاندارانِ یک گونه را تغییر میدهد و این مطلب در اخیر فصل قبل تشریح گردید. حدیث بخاری و مسلم در مورد اندازه قامت آدم و کوتاه شدن قد انسان به مرور زمان، در صفحات ذیل درج گردیده است که نیز بیانگر همین مطلب میباشد.

بدین معنا! که نه تنها قامت آدمی بلکه قامت اکثر جنبندگان جهت کوتاه شدن، مدت زمان طویل را دربر میگیرد که نتیجه متفاوت آن میلیون ها سال بعد قابل مشاهده میتواند باشد. سخن همان است که انسان خیلی کهن است. اگر در اساطیر اسکاندیناوی دقت شود، یمیر، اورگلمیر، بریمیر یا بلاینین (Ymir, Aurgelmir, Brimir, or Bláinn) نام های موجودی است که دارای قامت بلند یعنی خیلی قوی الجثه بود که آن نوع فُسیل تا هنوز کشف نگردیده است.

آیه فوق با کمی اختصار در جای دیگر چنین آمده است. خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَیْهِمْ رِیکًا صَرْصَرًا فِی یَوْمِ نَحْسٍ مُسْتَمِرٍ ۖ تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ مُنْقَعِرٍ ۚ القمر: 20 - 19 ما تندباد وحشتناك و سردي را در یك روز شوم مستمر بر آنما فرستادیم. که آن باد مردم را از جا بر می کند گویی تنه های نخلی بودند که ریشه کن شده بودند. اگر اجزای درخت خرما با تنه آن محاسبه شود به 23 متر میرسد که در فوق ذکر گردید ولی قامت قوم عاد مانند تنه های درخت خرما بدون برگ و شاخ و ریشه آن 21 متر بود.

خداوند ته در باره توانایی فزیکی قوم عاد میفرماید: وَلَقَدْ مَكَّنَاهُمْ فِیمَا إِنْ مَكَّنَاكُمْ فِیهِ وَجَعَلْنَا هُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْنِدَتُهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللّهِ وَحَاقَ كِيمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ۞ الاحقاف: 26 و به آن قوم عاد تمكين و قوتی داديم که شما امت را چنان نيروی بدنی نداديم و براي آنما گوش و چشم و قلب قرار داديم (اما به هنگام نزول عذاب) نه گوشها و چشمها، و نه عقلهايشان براي آنما سودي نداشت، چراکه آيات خدا را انکار مي کردند، و سرانجام آنچه را استهزا مي کردند بر آنما وارد شد. آيه هذا تصديق کننده آنچه ما در باره قوم عاد بيان ميکنيم است.

اکنون پیوسته به موضوع هذا در مورد رهبر قوم عاد که اسمش شدّاد است میپردازیم. خداوندی میفرماید: أَمَّ تَرَ کَیْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ الْفِجِرِ: 8 – 6 آیا ندیدی پروردگارت به قوم عاد چه کرد؟ و (با آن شهر) ارم که دارای کاخ های باعظمت و ساختمان های بلند بود؟ همان شهری که نظیرش در بلاد آفریده نشده بود. منظور از دیدن در آیه فوق رؤیت علمی و آگاهی بر آن است، از آنجایکه داستان این قوم به قدری مشهور و معروف بوده است گویی مردم زمانهای بعدی نیز آن را با چشم خود می بینند ازین رو تعبیر به رؤیت شده است. علامه نظام الدین حسن نیشاپوری در تفسیر خود در شرح سوره فجر مینویسد: "واعترض بأن بلاد عاد کانت فیما بین عمان إلی حضرموت و هی بلاد الرمال المسماة بالأحقاف. وروی انه کان لعاد ابنان: شدّاد و شدید، فملکا و قهرا البلاد و أخذا عنوة و ملکاً، ثم مات شدید و خلص الأمر لشدّاد فملک الدنیا و دانت له ملوکها فسمع بذکر الجنة فقال: أبنی مثلها فبنی ارم فی بعض صحاری عدن فی ثاثمائه سنة و کان عمره تسعمائة سنة آن تفسیر نیشاپوری: غرائب القرآن و رغائب الفرقان، جلد ششم، صفحه، 496. گمانهزنی های جدید ارم، سرزمین قوم عاد، را به خاطر ستونهایی که در این شهر کشف شده اند در مکان شهر مدفون شدهای به نام اوبار (Ubar)

در کشور عمان نزدیک به مرز بمن شناسایی می کند که البته برخی از آثار آن از قبل در آنجا موجود بوده است زیرا که خداوند میفرماید: وَعَادًا وَثُمُودَ وَقَدْ تَبَیّنَ لَکُمْ مِنْ مَسَاکِنِهِمْ وَزَیْنَ هُمُ الشَّیْطَانُ أَعْمَاهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِیلِ وَکَانُوا مُسْتَبْصِرِینَ ۞ العنکبوت: 38 ما طایفه عاد و ثمود را نیز (هلاک کردیم)، و بخشی از مساکن (ویران) آنان برای شما آشکار شده است؛ شیطان اعمالشان را برای آنان آراسته بود، از این رو آنان را از راه (خدا) بازداشت در حالی که بینا بودند. (در باره ویرانه های ثمودیان نیز خواهیم دانست) این شدّاد پسر عاد بود که قصر خود را با ستون ها بنا کرده بود و او را جنت توصیف میکرد، با سرکشی از احکام خداوند و اطاعت نکردن از هود عظیم الجثه بودن اهالی آن سرنگون شدند. طبق متن تفسیر نیشاپوری که در فوق ذکر شد عمر شدّاد 900 سال بود پس عمر شدّاد بیانگر عظیم الجثه بودن اهالی آن منطقه میباشد. مانند عمر نوح و قومش که در صفحات قبل بیان گردید که از شدّادیان جسماً بزرگتر بودند.

طویا العمر بودن اقوام کهن از حدیث ذیل نیز کنایتا ثابت میشود که در آن عمر اهل جنت 35 سال گفته شده است. قبل از ذکر حدیث باید پرسیده شود که چرا عمر اهل بحشت از 16 الی 18 سال نیست که در این سطح عمر، انسانها در اوج شهوت قرار میگیرند که یک سن مناسبی جهت بحره برداری از لذایذ است؟ پاسخ این است که انسانهای امروزی اوسطاً در سن 14 سالگی بالغ میگردند ولی انسانهای کهن در حدود 30 الی 33 سالگی که برای جنتیان داده خواهد شد عمری است که انسانهای کهن در آن به اوج شهوت میرسیدند و در بحشت نیز همانطور، و انسانهای امروزی که در سن 33 سالگی شهوت دارند ولی در بحشت از اثر صحتمندی و توانایی جسمی مانند شخص 14 ساله امروزی در اوج شهوت خواهند بود. بنابرین 33 سال عمر برای جنتیان عمر مناسبی است که درین صورت ما با آنها در درکِ لذایذ وجه مشترک خواهیم داشت یعنی در صورت بخره ای که درین مورد دارند اکنون قضیه را با همدیگر ازدواج کنند چرا که همه اینان در دنیا قبلاً از لذت شهوانی بحره مند شده بودند و نظر به تجربه ای که درین مورد دارند اکنون قضیه را درک می کنند. ازین رو در حدیث شماره 6227 بخاری و حدیث شماره 7163 مسلم که مردم به قیافه و اندام آدم داخل جنت خواهند شدند

به همین امر دلالت میکند که کلمه "عَلَی صُورَةِ آدَمَ" به همین معنا میباشد. این حدیث در صفحات قبل بیان شد. از معاذ بن جبل و رویت شده که پیامبر فرمود: «یَدخُلُ آهلُ الجُنّةِ جُرداً و مُرداً مُکَحَلِینَ. آبِنَاءَ ثَلاَثِینَ اَو ثَلاَثِ وَ ثَلاَثِینَ». مسلم: 7928 «اهل بحشت در حالی وارد بحشت می شوند که مجرد و بدون ریش هستند. چنان زیبا خواهند بود، که گوئی سرمه به چشم کشیده اند و 30 یا 33 سال عمر دارند». ولی در مسند احمد بن حبیل در حدیث شماره 8505 روایت شده است که آنها بدون شک 33 سال عمر خواهند داشت. دلیل دیگری که طویل العمر بودن اقوام کهن از حدیث فوق ثابت میشود اینکه مردان این زمان اوسطاً در سن 18 سالگی ریش میکشند ولی این اقوام کهن است که مردان شان بعد از بلوغ یعنی بعد از سن 33 سالگی ریش دار میشدند که همه انسانها درین امر با آنها اشتراک خواهند داشت. جناب سید عبدالحسین دستغیب در کتاب معاد خود در صفحه 141 عمر مردان بحشتی را 33 سالگفته است که نظر به حدیث فوق صحت دارد ولی ایشان عمر زنان بحشتی را 16 سال میگویند، شاید از آن جایکه دختران زودتر از پسران بالغ میشوند ولی دختران اقوام کهن که در 16 سالگی باید آنها نیز 30 تا 33 سال عمر داشته باشند.

باید در علم خود بافزایم که گردش ایام از همان ابتدای خلقت تا حال تغییر نکرده است که بیست و چهار ساعت در یک شبانه روز، هفت روز در هفته، اوسطاً 30 روز در ماه و 12 ماه در سال میباشد. خداوند میفرماید: اِنَّ عِشَّةَ الشَّهُورِ عِشْدَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ يَوْمَ خَلَقُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الدِّینُ الْقَیْمُ فَلا تَظْلِمُوا فِیهِنَ أَنْفُسَکُمْ وَقَاتِلُوا المُشْرِکِینَ کَافَةٌ کَمَا یُقَاتِلُونَکُمْ کَافَةً وَاعْلَمُوا أَنْ اللهِ یَوْمَ اللهُ عَمَا راهها نرد خداوند در کتاب الحی (لوح محفوظ از) روزی که آسمانها و زمین را آفریده است، دوازده ماه ست، این دین استوار است، پس در مورد آنما بر خود ستم نکنید، و با مشرکان همگی کارزار کنید، ماه است، که از آن چهار ماه حرام است، این دین استوار است، پس در مورد آنما بر خود ستم نکنید، و با مشرکان همگی کارزار کنید، همچنانکه آنان هم با شما همگی کارزار می کنند و بدانید که خداوند با پرهیزگاران است. طبق آیه فوق ساعاتِ ایام در قدیم اضافه تر از ساعات امروزی نبود ولی طبق حدیث ذیل ساعاتِ ایام در آینده تغییر خواهند کرد. از ابوهیریون<sup>من</sup> روایت است که رسول خدا صلی الله علیه وسلم فرمودند: کلوری نشوه ولی طبق حدیث ذیل ساعاتِ ایام در آینده تغییر خواهند کرد. از ابوهیریون<sup>من</sup> روایت است که رسول خدا صلی الله علیه وسلم فرمودند: کلوری نشوه ولی ساعت این است که رسود و یک ساعت و یک ساعت و یک ساعت همانند سوزاندن یک برگ خشک درخت خرما بگذرد. تغیر همچون هفته و هفته همچون یک روز و یک روز همچون یک ساعت و یک ساعت همانند سوزاندن یک برگ خشک درخت خرما بگذرد. تغیر ساعات یکی از علایم قیامت است که گردش سریع زمین باعث آن خواهد شد. قسمیکه بعضی ها میگویند که همین اکنون ما تغییر ساعات را جازاً تجربه می نمایم، کاملاً اشتباه است چرا که حدیث فوق در مورد تغییر واقعی ساعات بحث میکند نه تغییر مجازی آنما. پس تا فعلاً تغیر ساعات در گردش ایام واقع نشده است اگر اینطور میبود جاداشت که خداوند ته مدت زمان تبلیغ نوح ارا با تفاوت با زمان ما محاسبه میکرد ولی اینطور نشده است اگر اینطور میبود جاداشت که خداوند ته مدت زمان تبلیغ نوح ارا با تفاوت با زمان ما محاسبه میکرد ولی اینطور نشده است اگر اینطور میبود جاداشت که خداوند ته مدت زمان تبلیغ نوح کرا ها تفاوت با زمان دا عاصله در آنها در گردش ایام کسی یا کاست

بیاد داشته باشید! اسامی آنعده پیامبران مخصوصاً رسولانی که در قرآن ذکر است مانند هود ٔ رسول بر قوم عاد، صالح ٔ رسول بر قوم ثمود و رسول بر قوم سباء و دیگر رسولانِ مذکور، در خاور میانه میزیستند. خداوند ٔ در باره ارتباط جغرافیایی اعراب و قوم عاد و هلاکت اقوام دیگر که در آن ساحه بود و باش داشتند میفرماید: وَلَقَدْ مَكَّنَاهُمْ فِیمَا إِنْ مَكَّنّاكُمْ فِیهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْئِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلا

أَبْصَارُهُمْ وَلَا أَفْنِدَتُهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَحَاقَ بِحِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزَنُونَ 🤨 وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ الْقُرَى وَصَرَّفْنَا الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ 🤨 الاحقاف: 26 - 27 ما به آنها (قوم عاد) قدرتي داديم كه به شما نداديم، و براي آنان گوش و چشم و دل قرار دادیم؛ (امّا به هنگام نزول عذاب) نه گوشها و چشمها و نه عقلهایشان برای آنان هیچ سودی نداشت، چراکه آیات خدا را انکار می کردند؛ و سرانجام آنچه را استهزا می کردند بر آنها وارد شد!. ما آبادیهایی را که پیرامون شما بودند نابود ساختیم، و آیات خود را بصورتهای گوناگون (برای مردم آنها) بیان کردیم شاید بازگردند!. و نیز به شیوه دیگر خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: أَفَلَمْ یَهْدِ فَهُ کَمْ أَهْلَکْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ یَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِأُولِي النُّهَى ۞ طه: 128 آيا براي هدايت آنها (كفار قريش) كافي نيست كه بسياري از پيشينيان را (كه طغيان و فساد کردند) هلاك كرديم و اينها در مساكن (ويران شده) آنان رفت و آمد دارند در اينها دلائل روشني است براي صاحبان عقل. رفت و آمد قریشیان بالای آثار اقوام گذشته به دو نوع بود، اقوامی که ویرانه های شان قابل مشاهده بود مانند قوم لوط<sup>ع</sup> که خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: وَإِنَّ لُوطًا لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ نَجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ ۞ إِلَّا عَجُوزًا فِي الْغَابِرِينَ ۞ ثُمَّ دَمَّرْنَا الْآخَرِينَ ۞ وَإِنَّكُمْ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ ۞ وَبِاللَّيْلِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ۞ الصفات: 133 - 138 و لوط از رسولان (ما) است. و به خاطر بياور زماني راكه او و خاندانش را همگي نجات داديم. مگر پیرزنی که از بازماندگان بود (و به سرنوشت آنان گرفتار شد). سپس بقیه را نابود کردیم. و شما پیوسته صبحگاهان از کنار (ویرانههای شهرهای) آنها می گذرید.... و (همچنین) شبانگاه؛ آیا نمی اندیشید؟. و اقوامی که ویرانه های شان نسبت به گذشت زمان طولانی مستقیماً قابل مشاهده نبود مانند قوم عاد و قوم سباء و قوم ثمود که ما هر یک ازین اقوام کهن را در ذیل با تصاویر جغرافیایی شان شرح خواهیم داد. باید در باره قوم نوح<sup>ع</sup> گفت که آن قوم طبق آیه فوق و بنابر آیه ذیل در خاور میانه امروزی میزیست. خداوند<sup>ج</sup> در باره تلقین دعا به نوح<sup>ع</sup> ميفرمايد: فَإِذَا اسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَكَ عَلَى الْفُلْكِ فَقُل الْحُمْدُ لِلَّهِ الَّذِي نَجَّانَا مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ 🤨 وَقُلْ رَبِّ أَنْزِلْنِي مُنْزَلًا مُبَازِكًا وَأَنْتَ خَيْرُ الْمُنْزِلِينَ 🌣 المومنون: 28 – 29 و هنگامي كه تو و همه كساني كه با تو هستند بر كشتي سوار شديد بگو ستايش خدائي راكه ما را از قوم ستمگر نجات بخشید. و بگو پروردگارا مرا به منزلی مبارك فرود آور و تو بهترین میزبانایی. پس این مکان مبارک که خاندان نوح بر آن فرود آمدند در خاور میانه موقعیت داشت که خداوند آنرا برای عبادت خود خاص گردانیده است. خداوند میفرماید: سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۞ الاسراء: 1 پاك و منزه است خدائي كه بندهاش را در یك شب از مسجد الحرام به مسجد اقصی كه گرداگردش را پر بركت (مبارك) ساختیم بُرد، تا آیات خود را به او نشان دهیم او شنوا و بیناست. بناءً بود و باش قوم نوح<sup>ع</sup> نیز در خاور میانه بوده است.

طوفان نوح عالمگیر بود که در شروع فصل تحت همین عنوان بیان شد. تمام دنیا غرق شد و اثری از تباهی قوم نوح باقی نماند. چیزیکه باقی ماند کشتی وی بود ازین رو خداوند کشتی نوح را محفوظ نگهداشت تا در ادوار بعدی کشف و مایه عبرت برای سایرین گردد. خداوند میفرماید: وَلَقَدْ تَرَکُنَاهَا آیَةً فَهَلْ مِنْ مُدَّکِو القمر: 15 و آن کشتی را محفوظ داشتیم تا آیه عبرت خلق شود، آیا کسی هست که از آن پند گیرد؟ کشتی نوح و آثار رسولان دیگر اینکه چه زمانی کشف خواهند شد بستگی به تقدیر الهی دارد، شاید زمانی که میزان طلبِ ما درین باره به اوج خود برسد، همان طوریکه جسد فرعون کشف گردید که خداوند آنرا جهت عبرت مردم محفوظ نگهداشته بود. خداوند میفرماید:

فَالْيَوْمَ نُنَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلْفَكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ عَنْ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ ۞ يونس: 92 پس امروز تو را با بدن بی جانت نجات می دهم تا برای آیندگانت نشانه ای (از قدرت ما و زبونی و خواری گردنکشان) باشی؛ و یقیناً بسیاری از مردم از نشانه های ما بی خبرند.

خداوند قوم عاد را بعد از قوم نوح معرفی میکند که تفسیری بر پارینه بودنش می باشد. بنابر طول قد قوم عاد که همان 21 متر گفته شد، زمان شان را Cretacerous/Aptian مینامند که 120 میلیون سال قبل بود و این امر در ذیل تحلیل و تجزیه خواهد شد که فعلاً حدود جغرافیایی اش در تصویر ذیل قابل مشاهده است. خداوند میفرماید: وَأَنّهُ أَهْلَكَ عَادًا الْأُولَى النجم: 50 و اوست که قوم عاد نخستین را هلاک کرد. کلمه عاد نخستین موجودیت عاد های دیگر را ثابت نمی سازد چرا که کلمه عاد نخستین بمعنای عاد کُهن است یعنی نه آن عادِ که تاریخ نِگاران آن را قرین میپندارند و درج تاریخ بشر نموده اند، بلکه کلمه "الْأُولَى" معنای کهن بودن این قوم را ارائه میکند که میلیون ها سال قدمتش را ثابت می سازد. پس عاد همان قوم پیامبر بزرگ خدا هود است قومی که در گذشته بسیار دور زندگی میکردند. ازین رو کجروی ها در تحداب علم باستانشناسی بازنگری، و بعد از بررسی دقیق دوباره باید پایه گذاری شود.



باید دانست که مُدت زمانی که بین قوم نوح ٔ و قوم عاد وجود داشت، درین خلال امت های دیگری هم میزیستند. خداوند ٔ میفرماید: وَاذْکُوْ اَنْدَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ وَقَدْ حَلَتِ النُّذُرُ مِنْ بَیْنِ یَدَیْهِ وَمِنْ حَلْفِهِ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا الله اِیّی اَحَافُ عَلَیْکُمْ عَذَابَ یَوْمِ عَظِیمٍ وَا عَادِ رَاهُ آن گَاه که قوم خود را در آن ریگستان (واقع در جنوب شبه جزیره عرب) انذار الاحقاف: 21 و به یاد آور (داستان هود) برادر قبیله قوم عاد را، آن گاه که قوم خود را در آن ریگستان (واقع در جنوب شبه جزیره عرب) انذار غداب غود و البته بیم دهندگانی پیش از او و پس از او نیز (در آن محیط) گذشته بودند که جز خداوند کسی را نیرستید، زیرا که من بر شما از عذاب روزی بزرگ می ترسم. از این آیه بر میآید که حضور قوم عاد متصلاً بعد از قوم نوح ٔ نبوده بلکه قبل از آنها هم اُمتهای در آنجا میزیستند که زمان

های طولانی را سپری نمودند و در ذیل در شرح کلمه «قُرْنٌ» خواهد آمد. طبق آیه فوق قوم عاد در ریگستان بود و باش داشت که 120 میلیون سال قبل تخمین زده شده است. بعد از تباهی قوم عاد و فنای جنت شدّاد خداوند آن ریگستان را قابل زیست یعنی به باغ واقعی مبدل ساخت که زمانش به 80 میلیون سال قبل میرسد و آنرا Cretacerous\Campanian مینامند.



پس در آن ساحه قوم سباء آباد گردید که آن قوم سباء نخست بود نه آن سبایکه ملکه بلقیس به آن تعلق داشت، در ذیل این فرق و فرقِ مقدم بودن قوم سباء بر قوم ثمود واضح خواهد شد که در آیه فوق منظور از انذار کنندگانِ بعد از عاد، پیامبران قوم سباء است. خداوند ت در باره قوم سباء میفرماید: لَقَدْ کَانَ لِسَیَا فِی مَسْکَنِهِمْ آیَةٌ جَنْتَانِ عَنْ یَمِنٍ وَشِمَالِ کُلُوا مِنْ رِزْقِ رَیّکُمْ وَاشْکُرُوا لَهُ بَلْدَةٌ طَیَیَةٌ وَرَبٌ عَفُورٌ ۞ فَعُومُ اَیّة جَنْتَیْهِمْ جَنَتَیْنِ ذَوَاییٌّ آکُلِ خَطْ وَأَثْلِ وَشَیْءٍ مِنْ سِدْرٍ قَلِیلٍ ۞ ذَلِكَ جَزیْنَاهُمْ عِا كَفَرُوا وَهَلْ نُجَازِی إِلّا فَلَوْسَلُمُ مِیْتَیْهُمْ سَیْلُ الْعَرِمِ وَیَدَّلْنَاهُمْ عِابَیْتُهُمْ وَیَیْنَ الْقُری الَّتِی بَارَکُنَا فِیها قُری ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِیها السَیْرَ سِیرُوا فِیها لَیالِی وَآیَامًا آمِنِینَ ۞ فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَیْنَ الْکُمُورَ ۞ وَجَعَلْنَا بَیْنَهُمْ وَیَیْنَ الْقُری الَّتِی بَارَکُنَا فِیها قُری ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِیها السَیْرَ سِیرُوا فِیها لَیالِی وَآیَامًا آمِنِینَ ۞ فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَیْنَ الْکُمُورَ ۞ وَجَعَلْنَا بَیْنَهُمْ وَیَیْنَ الْقُری الَّتِی بَارَکُنَا فِیها قُری ظَاهِرَةً وَقَدَّرْنَا فِیها السَیْرَ سِیرُوا فِیها لَیالِی وَآیَامًا آمِنِینَ ۞ فَقَالُوا رَبَّنَا بَاعِدْ بَیْنَ الْمُدَالِ وَطَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَیَمُنَا الْمَیْرَ الْقِی بَارَکُنَا فِیها قُری طَاهِرَةً وَقَدْرُنَا فِیها السَیْرَ سِیرُوا فِیها لَیالِی وَآیَامُ آمِنِینَ اللّٰ مَالِی وَمَرَانِ عَلَیْ فَاللَّوا رَبِی اللّٰ مِومُ اللّٰ مِی وَمِوری اللّٰ کوری اللّٰ مُلُوری اللّٰ مِی و می اللّٰ مِیلُ و باغیره و پیا میام میال و میوردگاری آمرزنده (و مهربان). ولی (آنان از سپاس گزاری در برابر نعمت، و از فرمان ها او و دعوت پیامبرشان) روی گرداندند، در نتیجه سیل (ویران گر) «عرم» را بر ضد آنان جاری کردیم (که دو باغ آباد و حرخت شوره گز راست و چپ منطقه را نابود کرد)، و ما آن دو باغ پر حاصلشتان را به دو باغستانی تبدیل کردیم که دارای میوه هایی تلخ و درخت شوره و وجیزی اندک از درخت سدر بودند!. این (سیل ویران گر) را در برابر کفرشان به آنان کیفر دادیم. آیا جر کفران کننده را کیفره می دهیم؟. و

میان مردم سبا و شهرهایی که در آن ها برکت نمادیم (مکه و فلسطین)، آبادی های به هم پیوسته و نمایان قرار دادیم، و سیر و سفر را در (میان) آنان متناسب و به اندازه مقرّر داشتیم، (و گفتیم:) شب ها و روزها با امنیت در آنما مسافرت کنید. پس (این مغرورشدگان به رفاه و خوشی و ناسپاسان در برابر نعمت) گفتند: پروردگارا! میان سفرهای ما، دوری و فاصله انداز. (این را درخواست کردند تا تحیدستان و پا برهنگان نتوانند در کنار آنان سفر کنند)، و (این گونه آنان) بر خودشان ستم کردند، پس ما آنان را داستان هایی (برای عبرت آیندگان) قرار دادیم و جمعشان را به شدت متلاشی و تار و مار کردیم، همانا در این (سرگذشت ها) برای هر صبرکننده سپاس گزاری عبرت هاست. چونکه آیات فوق درین سوره از قرآن متصلاً بعد از داستان سلیمان و نرمانش متفاوت است و غیر از آن میباشد که رد این مغالطه در صفحات ذیل بیان خواهد شد. در آیات از همان سلسله سباء نخست است ولی زمانش متفاوت است و غیر از آن میباشد که رد این مغالطه در صفحات ذیل بیان خواهد شد. در آیات میشود که به محض سیلاب، اقلیم منطقه تغیر دائمی نمیکند که سرسیزی اش دائماً از بین برود و تمام درختان عوض شوند بلکه چنین شد که منطقه فوق الذکر موقتاً توسط سیل عرم تباه شد و بازمانگان (مومنین) به شمال به شهر های مکه و فلسطین حجرت کردند. رفته رفته بعد از مدتی مدید یعنی 30 میلیون سال برای در آیه شانزدهم فوق جهت ارائه بلاغت در کلام فلسطین برای 10 میلیون سال درنگ در آیه شانزدهم فوق جهت ارائه بلاغت در کلام فلسطین برای 10 میلیون سال درنگ در آیه شانزدهم فوق جهت ارائه بلاغت در کلام فلسطین برای 10 میلیون سال، به صحرا مبدل گردید. پس ذکر 30 میلیون سال درنگ در آیه شانزدهم فوق جهت ارائه بلاغت در کلام



پس دلیل فوق واضح ترین استدلالی است که قوم سبای ملکه بلقیس که کمتر از 3000 سال قدمت داشتند با قوم سباء نخست حدود 50 میلیون سال فاصله داشت.

طوریکه تغیر اقلیم آن ساحه میلیون ها سال را دربر گرفته بود بعد از آن یعنی 40 میلیون سال قبل از امروز سرزمین عرب از یمن تا فلسطین و مصر کنونی سبزه زار شد که قوم ثمود در آنجا آباد بودند، بلی! قوم ثمود در بوستانها زندگی میکردند که این موضوع در ذیل در ذکر ثمودیان تشریح خواهد شد. و بعد از مرور زمان ساحه مذکور به صحرای عرب مبدل گردید و تا به امروز همینطور است.



سرسبزی سرزمین عرب از قرآن و حدیث چنین ثابت است. خداوند میفرماید: أَم یَرُوا کُمْ أَهْلَکْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ مَگَناهُمْ فِی الْأَرْضِ مَا لَم مُکِنْ لَکُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَیْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ تَجْرِی مِنْ تَحْتِهِمْ فَاهْلَکْنَاهُمْ بِذُنُو هِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخِرِینَ اللَّاعام: 6 أَیا ندیدند چقدر از اقوام پیشین را هلاک کردیم ا اقوامی که (از شما نیرومندتر بودند؛ و) قدرتهایی به آنها داده بودیم که به شما ندادیم؛ بارانهای پیدریی برای آنها فرستادیم؛ و از زیر (آبادیهای) آنها، نهرها را جاری ساختیم؛ (اما هنگامی که سرکشی و طغیان کردند،) آنان را بخاطر گناهانشان نابود کردیم؛ و جمعیت دیگری بعد از آنان پدید آوردیم. (مکان به معنی استقرار درج گردد) خداوند کفار عرب را مخاطب میکند که قبل از شما در همین ساحه اقوامی می زیستند که دارای آبشار ها و نهر های آب شیرین بودند و دلیل اینکه آیا واقعاً آن ساحه در خاور میانه بود در فوق بیان گردید که اقوام پیامبران الهی مذکور در قرآن در خاور میانه زندگی میکردند. در حدیثی از ابو هریره روایت است که محمد فرمود: لا تَقُومُ بیان گردید که اقوام پیامبران الهی مذکور در قرآن در خاور میانه زندگی میکردند. در حدیثی از ابو هریره بن عرب دوباره به بوستان های وسیع و السّاعَةُ... حَتّی تَعُودَ أَرْضُ الْعَرَبِ مُرُوجًا وَأَنْهَارًا ﴿ مُعَالِمُهُمْ عَلَامُهُمُ عَلَامُ الْعُرَبِ مُرُوجًا وَأَنْهَارًا ﴾ مسلم: 2339 قیامت برپا نمیشود مگر اینکه سرزمین عرب دوباره به بوستان های وسیع و

جوی های روان مبدل گردد. این حدیث تأثید کننده سرسبزی جزیره نُمای عرب در گذشته میباشد و پیش بینی کننده سرسبزی دوباره این ساحه که اوسطاً بعد از 80 میلیون سال آغاز خواهد شد.



ثبوت دیگری که حدیث فوق را به اثبات میرساند اینکه بیابانِ صحرا (Sahara Desert) که در شمال آفریقا موقعیت دارد و جَبَلُ العُوِینَاتُ (Gabal El Uweinat) در همین ناحیه قرار گرفته است، مرز های سه کشور، مصر، لیبی و سودان را دربر میگیرد. شواهد مهمی که در آنجا کشف شده شامل نقاشی های سنگی از شخصیت های انسانی است که ظاهراً شنا می کنند و نقش گاؤ و شیر که بالای سنگ ها هک شده است نشاندهی میکند که زمانی آنجا صحرا نه بلکه جنگل و سبزه زار بوده است که این خود مِصداقِ بارز بر حدیث فوق می باشد.

پس طبق تصویر مافوق، محققین مدت زمان سرسبزی جزیره نُمای عرب را به 40 میلیون سال قبل تخمین میکنند و آن زمان را به آن سوق Eocene مینامند همان عصریکه در حدیث فوق بیان گردید. انسان به چراگاه و آب نیاز دارد تا حیوانات را جهت تغذیه سالم به آن سوق دهد، اگر در آن زمان انسان نمیبود پس محمد و حدیث فوق، بجای کلمه چراگاه از کلمه جنگل استفاده میکرد.

روی هم رفته پس از عذاب قوم عاد، مومنین قوم عاد همراهِ رسول شان که از نجات یافته گان بودند راهی سَمت شمال غرب شدند با مردمان دیگر یکجا شدند و به مرور زمان قوم سباء را تشکیل دادند و بعضی از مومنین عاد جلوتر تا کشور مصر کنونی رفتند و با مردم بومی آن منطقه ملحق شدند سپس با مومنین سباء بعد از تباهی دوم شان یکجا شدند که بعدها به قوم ثمود مسما گردیدند که در ذیلِ همین عنوان تشریح خواهد شد. قوم سباء در آنجا دارای نعمات خداوندی شدند ولی نسل های بعدی شان کفران نعمت کردند و خداوند تباه و برباد شان گردانید که در نتیجه

نجات یافتگان شان بطرف شمال (به مکه الی فلسطین که خداوند<sup>ج</sup> این شهر ها را امین و پر برکت نامیده است) رفتند و طبق آیه نوزدهم فوق دوباره ناسیاسی کردند و تباه شدند.

اکنون جهت تردیدِ مُغالطه فی مابینِ سباءِ قبلی و سباءِ بعدی باید عرض شود که بلقیس، ملکه مردمی بود که به قوم سباء شناخته میشدند و در دوران سلیمان مرافع در منطقه یمن امروزی میزیستند که این سرگذشت در فصل رموزِ حیوانات در شرح آیه بیست و سوم سوره نمل ذکر گردید و در تاریخ جهان نیز مرقوم میباشد، ولی قوم سباءِ که در آیه پانزدهم فوق ذکر است او سباءِ نخستین بود که میلیون ها سال قبل از قوم بلقیس میزیستند. اگر از کلمه عَادُ الأولَی که در فوق ذکر شد اقتباس صورت گیرد پس قوم سباءِ نخستین را به سباءُ الأولَی قیاس کرده میتوانیم. سایت خبری بی بی سی و عرب نیوز، سال ها قبل، از سرسبز بودن جزیره نمای عرب خبر داده بود که اخیراً گروهی از پژوهشگران دانشگاه آکسفورد در عمق صحرای عربستان در بیابان نفود که در غرب عراق و شرق اردن موقعیت دارد قطعاتی از یک عاج را در کنار دریاچه خشکیده کشفورد در عمق صحرای عربستان در بیابان نفود که در غرب عراق و شرق اردن موقعیت دارد قطعاتی از یک عاج را در کنار دریاچه خشکیده و بارور بوده که امروز به یک صحرای شنی و بی آب و علف تبدیل شده است. سرتیم این کاوشگران جناب پروفیسور مایکل پترالیا عرب در برخی از دورههای زمین شناسی آب و هوای معتدل و خاک سرسبزی داشته و تغییرات بخوی این منطقه احتمالاً باعث شده که انسانهای عرب در برخی از دورههای زمین شناسی آب و هوای معتدل و خاک سرسبزی داشته و تغییرات بخوی این منطقه احتمالاً باعث شده که انسانهای ساکن آن نحوه زندگی خود را بارها تغییر داده و خود را با تغییرات آب و هوا انطباق دهند.

در فوق در باره قد و قامت قوم عاد بیان شد اکنون در باره قد و قامت قوم سباء گفته خواهد شد زیرا که طبق مفهوم آیات قرآن که خواندیم مردم قوم سباء بعد از قوم عاد و قبل از قوم ثمود میزیستند و رده بندیکه صورت گرفته است قد و قامت قوم سباء را کوچکتر از قوم عاد و بزرگتر از قوم ثمود جلوه ميدهد. خداوندي مخصوصاً كفار مكه را مخاطب ميكند و ميفرمايد: وَكَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا آتَيْنَاهُمْ فَكَذَّبُوا رُسُلِي فَكَيْفَ كَانَ نَكِير ۞ سبأ: 45 كسابي كه پيش از آنها بودند (نيز آيات الهي را) تكذيب كردند در حالي كه اينها به يكدهم آنچه (از قدرت و نیروي) که به آنان داده بودیم نمیرسند، (آري) آنها رسولان مرا تکذیب کردند و ببین مجازات من (نسبت به آنها) چگونه بود؟. درین آیه قوم سباء زیر بحث است زیراکه روی سخن بنابر سیاق و سباق به همین سَمت میباشد. خداوند محفاب به مشرکین مکه میفرماید ثروت و مخصوصاً نیروی فزیکی یعنی قد و قامت مردم قوم سباء تقریباً بیشتر از ده برابر قد شما قریشیان مکه بود. اگر محاسبه شود و اوسط قد عرب های آن زمان (مخاطبین) را 1.6 متر فرض كنيم و آنرا يازده برابر بسازيم پس اوسط قد مردم سباء به 17.6متر ميرسيد. اين محاسبه ظهور قوم سباء را بتناسب کوتاه شدن جثه شان بعد از قوم عاد و قبل از قوم ثمود به اثبات میرساند یعنی اینان بودند که بعضی شان به شمال مهاجرت کردند و قوم ثمود را بنیان گذاشتند. در ابتداء انسان ها غول پیکر بودند، قسمیکه در فوق ذکر شد طویل بودن عمر نوح دلیل بر قوی الجثه بودن اوست. قوم نوح عمانند شخص نوح بلند قامت بودند و نوح از میان خود شان به پیغمبری برگزیده شده بود. بعضی ها از اثر علم قلیل خلاف قرآن حرف زده اند و ميگويند كه عمر حضرت نوح 60 الى 80 سال بوده است، و 950 سال عمر خاندان نوح بوده است نه عمر شخص نوح، واقعاً بعید است که یک شخص 950 سال عمر کند. شاید این شبهه برگرفته از کسانی است که می گویند: در زمان حضرت نوح<sup>ع</sup>، مردم هر ماه را یک سال به حساب می آوردند، لذا 950 سال برابر با تقریباً 80 سال می باشد. در حالی که این سخن ریشه تاریخی و علمی و عقلی ندارد و چنین مطلبی از قرآن استفاده نمی شود و هیچ دلیلی هم ندارد. پس برخلاف آنچه دیگران عنوان کرده اند، نه عمر طولانی نوح ً معجزه بوده و نه مقدار زمان او با زمان ما فرق داشته است و حقیقت این است که عمر نوح به صورت طبیعی طولانی بوده و تاکنون هیچ

دلیلی مبنی بر عدم امکان عمر طولانی ارائه نشده است و گفته نشده است که 175 میلیون سال قبل سرعت گردش زمین تیزتر بوده تا ساعات روز و شب را جهت شمارش عمر کوتاه تر ساخته باشد.

باید گفت که در آن زمان تمام حیوانات و نباتات به تناسب امروز خیلی بزرگتر بوده اند که به مرور زمان مانند انسانها کوچکتر شدند. عرض شود که انسان خیلی کهن سال است نه آنقدر که ساینس بدو اشاره دارد بلکه بشر از آن هم خیلی زیاد قدمت دارد. اگر مردم قوم سباء بیشتر از 17 متر قد داشتند و قوم عاد 21 متر قد داشتند پس در مورد قد های قوم نوح ٔ و فرزندان آدم ٔ چه باید گفت؟ در عنوان آخر کتاب همه اينها محاسبه دقيق خواهد شد. از ابو هُريره ِ<sup>رض</sup> در باره اندازه قد آدم<sup>ع</sup> روايت شده است كه ميگويد پيامبر<sup>ص</sup> فرمود: خَلَقَ اللَّهُ آدَمَ عَلَى صُورَتِهِ، طُولُهُ سِتُّونَ ذِرَاعًا...فَلَمْ يَزَلِ الخُلْقُ يَنْقُصُ بَعْدُ حَتَّى الآن 🤄 بخاري: 6227، مسلم: 7163 خداوند، آدم را به صورت خود آفريد و درازي قامت وی شصت دست (ذراع) است... و پس از آن است که قامت اولاد آدم تاکنون، پیوسته کاسته شده است. طول آدم که 60 ذراع بود و مساوی به 90 فُت میشود که برابر به 27.4 متر میباشد، یعنی قد آدم<sup>ع</sup> بالاتر از 27 متر بود که در آن زمان مردم دارای چنین قامت های بودند. قسمیکه در فوق دلیل ساینسی کوتاه شدن قد بشر مطرح گردید اکنون این حدیث منحیث دلیل نقلی آن تقدیم شد. درین حدیث یک مسئله عقیدوی پیدا میشود اینکه آیا خداوند<sup>ج</sup> آدم<sup>ع</sup> را مشابه به چهره خود آفرید؟ این که کفر است زیرا خداوند<sup>ج</sup> میفرماید: فَاطِرُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا وَمِنَ الْأَنْعَامِ أَزْوَاجًا يَذْرَؤُكُمْ فِيهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۞ الشورى: 11 خدا آفريننده آسمانها و زمین است، برای شما آدمیان از جنس خودتان زنان را هم جفت شما قرار داد و نیز چهار پایان را جفت (نر و ماده) آفرید، و به این تدبیر (ازدواج) شما را خلق بیشمار کند. آن خدای یکتا را هیچ مثل و مانندی نیست و او شنوا و بیناست. بلکه خداوند آن خدای یکتا را بصورت خود آدم<sup>ع</sup> آفرید که در حدیث فوق ضمیر "ها" به شخص آدم<sup>ع</sup> راجع است یعنی همان صورتی را که خداوند<sup>ج</sup> میخواست و در نتیجه تسویه آماده گردیده بود. غلط فهمی که در بعضی علماء مانند ابن عربی دیده میشود که میگوید انسان خداگونه است که در مهمترین اثر خویش، یعنی "الفتوحات المكيّه" تلاش كرده تا اين روايت را هماهنگ با نظريه ي وحدت وجود نشان دهد. در ضمن مترجمين تورات اين مطلب را نظر به فهم خود شان به صورت آشکار چنین ذکر کرده اند: آنگاه خداگفت: انسان را به صورت خود و شبیه خودمان بسازیم، و او بر ماهیان دریا و بر پرندگان آسمان و بر چارپایان و بر همه زمین و همه خزندگانی که بر زمین میخزند، فرمان براند 🔯 پس خدا انسان را به صورت خود آفرید، او را به صورت خدا آفرید؛ ایشان را مرد و زن آفرید 🤄 عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل اول، آیات 26 – 27 درینجا مشابحت آدم ٔ با خدا ٔ حکم مجازی دارد، طوریکه همه ما میدانیم قدرت حکمروایی خداوند<sup>ج</sup> مطلق است و قدرت حکمروایی آدم<sup>ع</sup> نِسبی میباشد و کلمه صورت خدا<sup>ج</sup> نيز در فوق تشريح گرديد. در بعضي روايات اسلامي بجاي "عَلَى صُورَتِهِ " "عَلَى صُورةِ الرّحمن" آمده است تفسير القرآن الكريم (صدر المتألهين) ج 2، ص 235. فتوحات مكيه (تحقيق عثمان يحيي) ج 1، ص 78 يعني قسميكه گفتيم معني اش چنين ميشود كه خداوندج عمليه تسويه انسان را بالای همان صورتی که خودش میخواست توقف داد.

در کشور سعودی عرب با کمک 4 نفر خیاط، یک لباس بتناسب قامت آدم<sup>ع</sup> بر اساس محاسبات 90 فوت دوخته شده است که در ذیل قابل مشاهده میباشد.



موجودیت بشر از صدها میلیون سال بدین سو که ثابت شد حالا یک مثال کوچک آن اژدها است که یک موجود افسانه ای است پس این موجود در افسانه ها از کجا شکل گرفته است؟ در حالیکه در سال 1822 میلادی اولین فُسیل دایناسور که عبارت از دندان های او بود در

بریتانیا توسط (Mary Ann Mantell) کشف گردید. پس ازدها همان دایناسور (Dinosaur) های بودند که الی 65 میلیون سال قبل میزیستند و در آن زمان انسان ها وجود داشتند لذا داستان های آن زمان نسل در نسل سینه به سینه و یا ذریعه وحی الهی تا زمان ما انتقال یافته اند پس اژدها هان دایناسور است نه چیزی دیگر. مثال زنده اژدها های منقرض شده، توسط موسیع به نمایش گذاشته شد که یک جهتش این بود تا مردم بدانند که اژدها های را که آنها در اساطیر و داستان های خود بیان میکنند ازین قرار است. خداوند در داستان موسیع میفرماید: و تا مردم بدانند که اژدها های را که آنها در اساطیر و داستان های خود بیان میکنند ازین قرار است. خداوند در در تورات چیزی مشاکلی به اژدها و یا بزرگتر از آن چین ذکر شده است: از دهانش مشعلها بیرون می آید، و جرقههای آتش بیرون می جهد آن از سوراخهای مشاکلی به اژدها و یا بزرگتر از آن چین ذکر شده است: از دهانش مشعلها بیرون می آید، و جرقههای آتش بیرون می جهد آن از سوراخهای عینی شده در در انجیل به آن اینیاش دود برمی خیزد، چینانکه از دیگ جوشان و هیزم مشتعل آن انقشش اخگرها افروخته می شود، و از دهانش شعله برمی جهد آن میلی به آن هیولی دریا (Leviathan)" نام دارد، در انجیل به آن هیولی دریا (Leviathan) نام دارد، در انجیل به آن میلی میلی دریا (The beast, Sea Monster) خطاب شده است و در قرآن به آن حیوان زمین "دابهٔ الارض" گفته شده است. خداوند و اولی تانی و دریان و دریان به آن بیرون می آوریم که با آنان سخن می گوید (تا به اوقات پایانی دنیا) وعده عذاب ما بر آنان حتمی و لازم شود، جنبنده ای را از زمین برای آنان بیرون می آوریم که با آنان سخن می گوید (تا به هیئت آن جهت داستان های ماضیه آشنا بوده اند. چینائی ها نسبت به کوچک بودن قامت شان دایناسور ها را نُدادی از قدرت برای خود قرار (Cretaceous میباشد. میباشد. نظر به شواهد ساینسی اختتام زندگی دایناسور ها در رویداد انقراض کرتاسه (Cretaceous میباشد. میباشد، نظر به شواهد ساینسی اختتام زندگی دایناسور ها در رویداد انقراض کرتاسه (Cretaceous میباشد، نظر به شواهد ساینسی اختتام زندگی دایناسور ها در دلیلش بیان گردید.

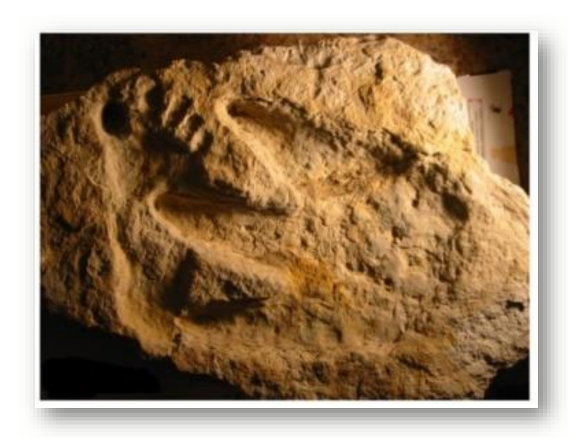


سوال اینجاست که آیا دایناسور و اژدها از دهان خود آتش تولید میکردند؟ بعضی از نویسندگان از حیوانات زیست نوری و مارمولك های برقی به عنوان پیشینه بیولوژیك برای تولید آتش استفاده کرده اند. ولی در حمایت از این ایده که یک حیوان واقعاً می تواند آتش تولید کند، دانشمندی

بنام دواین گیش (Duane Gish) در سال 1977 میلادی مکانیسم دفاعی سوسک های بمب افکن (Brachinus spp) را توضیح داد، که ترکیبی از پراکسید هیدروژن و هیدروکینون را به صورت شکارچیان احتمالی اسپری می کردند. کاتالیزورهای شیمیایی باعث می شد که این مخلوط به 100 درجه سانتیگراد برسد و امکانات انفجار یا شعله را ایجاد کند. طرفداران فرضیه دایناسور آتش زا، تعدادی از مکانیسم های باالقوه تولید آتش را پیشنهاد کرده اند که هر یک فرضیه جداگانه ای در نوع خود است. هر فرضیه ای به طور ضمنی پیش بینی می کند که این ایگونه مکانیسم نه تنها از نظر جسمی امکان پذیر است بلکه باعث آسیب جدی به حیوان نمی شود. هنری موریس (1984) و جیمز گیلمر (2011) اظهار داشتند که خزندگان تولید کننده آتش می توانند گازهایی را که از نماس با اکسیژن مشتعل می شوند، تنفس کنند. گفته می شود ماده ای که هنگام تماس با هوا مشتعل می شود، آتش زا (Pyrophoric) است. پستانداران گیاهخوار روزانه مقادیری زیادی از گاز متان را (Colvin et al. 1958) می کنند، به طور متوسط گاو بیست و شش بار در ساعت و گوسفند چهل و دو بار در ساعت (Koch et al. 2009) بالایش تحقیق کرده و ماده غلیظی را از یک غده ترشح می کردند تا گاز متان پُف شده (توسط خود شان) را مشتعل کنند. مواردی دیگری که دانشمندان بالایش تحقیق کرده اند عبارت اند از احتراق متان توسط یک ارگان برقی، احتراق توسط یک جرقه تولید شده از اصطکاک و انتشار یک جفت بالایش تحقیق کرده اند عبارت اند از احتراق متان توسط یک ارگان برقی، احتراق توسط یک جرقه تولید شده از اصطکاک و انتشار یک جفت مواد شیمیایی قند خون وغیره.



در جولای سال 2000 یک دانشمند آمریکایی بنام آلویس دلک (Alvis Delk) در پالوکسی ریور نزدیک گلن روز (Glen Rose) در ایالت تگزاسِ ایالات متحده امریکا، جاپای انسان در کنار جاپای دایناسور را بر روی سنگ آهکی مربوط به دوران کرتاسه کشف کرد که فعلاً در همان ایالت در (Creation Evidence Museum) به نمایش قرار داده شده است.



پیدا شدن ردپای انسان در کنار ردپای دایناسور و بر روی سنگی مربوط به دوران کرتاسه (145.5 تا 65 میلیون سال پیش) از آن جهت باعث شگفتی است که بر اساس نظریه تکامل داروین، فسیل مربوط به انسان ها نبایستی در دوران کرتاسه پیدا میشد ولی اینطور شد چرا که برجستگی این حقیقت از قرآن ثابت است و قرآن انسان را موجود خیلی کهن تثبیت نموده است.

دکتر کارل باق (Dr. Carl Baugh) موسس موزه فوق الذکر این رد پا را با استفاده از دستگاه سی تی اسکن مورد بررسی قرار داد که بر اساس خطوط فشار امکان جعلی بودن این ردپا وجود ندارد.

طوریکه میدانیم قبل از دوران کرتاسه انسان نُماها توسط طوفان عالمگیر نوح<sup>ع</sup> منقرض شده بودند پس امکان دارد که این نقش پای انسان از طفل انسان باشد و نقش پای دایناسور از بچه دایناسور باشد یا برخلاف همدیگر باشند.

از آیات فوق ثابت میگردد که اینگونه واقعات بزرگ تاریخی مانند واقعه قوم عاد و طوفان نوح<sup>ع</sup> وغیره تنها توسط وحی الهی به نسل های بعدی رسیده میتواند ورنه مردم قادر به ثبت این چنین واقعات برای هزارها سال نیستند چه رسد که برای میلیون ها سال آنرا بخاطر بسپارند. پس تنها وحی الهی باعث شده است تا مردم بعد از دها میلیون سال دایناسور ها را با تغیر نام اژدها تصور کنند که در ذیل در باره اش پرداخته خواهد شد. اژدها اگر افسانه هم باشد پس مرجع افسانه همان روایات تاریخی شمرده میشود یعنی تخیل این افسانه تنها از محیط آن جامعه نشأت گرفته میتواند که در اخیر به واقعیت وصل میشود و حقیقت دایناسور ها را بیان مینماید. یک استدلال عقلی که فسیل شناسان را باید انگیزهٔ نوین

ببخشد از این مثال ثابت میشود اینکه اگر محمد الرسول الله صتا هنوز مبعوث نمی گردید و نیز 1400 سال قبل خانه کعبه ذریعه سیلاب ها تخریب می شد پس فسیل شناسان امروزی از بُت های کشف شدهٔ آن، مسجد الحرام را به بُتخانه تعبیر میکردند یعنی استنباطِ نادرست باعث انخراف از حقیقت میگردد. مطلب اینجاست که فهم خبرِ دقیق در باره تاریخ تنها با وحی الهی ممکن است و علم ساینس همیشه با تخمینات همراه میباشد زیرا که طبق مثال فوق بعضی اوقات امکان وجود دارد که خدانخواسته کعبه به بُتخانه مبدل گردد.

قسمیکه در فوق ذکر گردید، ممکن اژدها برای مردم یک مثال خوبی بوده باشد تا از خشِن بودن آنها پند گرفته و خود را اصلاح نمایند. قسمیکه مثال عنكبوت در قرآن ذكر است تا مردم از فتنه عنكبوت پند بگيرند، و اين چه فتنه است؟ خداوندج ميفرمايد: مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ۞ العنكبوت: 41 داستان كساني كه غير از خدا دوستانی اختیار کرده اند همچون عنکبوت است که خانه ای برای خویش ساخته و در حقیقت اگر می دانستند سست ترین خانه ها همان خانه عنكبوت است. تعبير قرآن از خانه عنكبوت بهعنوان سستترين خانهها از نظر سستي معنوي آن و ضعيفي و نا امني ظاهري آن مي باشد. تار عنكبوت مقاومت بالايي دارد و در عين حال بسيار سبك و انعطافپذير است، از اينرو برخي آنرا فولاد زنده ناميده اند. حال سوال اينجاست که چرا با این وجود در قرآن از بیت عنکبوت بهعنوان سستترین خانه ها نام برده شده است؟ از نظر سستی مادی آن باید گفت این خود خانه عنکبوت است که سست است یعنی در مجموع خود خانه عنکبوت خانهای سست و غیر مطمئن می باشد نه تارهای تشکیل دهنده آن، به طوری که امنیت زندگی در آن بسیار اندک و خانهایست بدون دیوار، سقف، محافظ، ستون و سایبان و در معرض مخاطرات طبیعی و دید شکارچیان قرار دارد. طوریکه این لانه نسبت به لانه جاندارانِ هماندازهٔ عنکبوت مثل مورچگان، زنبوران وغیره بسیار سست، ضعیف و نا امن میباشد. از نظر سستی معنوی، خانه عنکبوت را باید در نظام اجتماعی و روابط خانوادگی عنکبوتها جستجو کرد که عموماً بر اساس مصالح موقت است، به طوری که هرگاه این مصالح تمام می شود، دشمن همدیگر می شوند و برخی، برخی دیگر را می کشد. بچه عنکبوت های قاتل به مادرشان هم رحم نمی کنند نتایج یک مطالعه جدید نشان می دهد که بچه عنکبوتهای مخملی اگر گرسنه شوند مادرشان را هم می خورند. به گزارش گروه علم و فناوری آنا به نقل از ScienceAlert، عمر عنکبوت مخملی مادر بسیار کوتاه است زیرا زمانی که مواد غذایی کم می شود، بچههای پشمالوی کوچکش او را میخورند، همچنین به نظر میرسد که این خزندههای چندپا حتی به مادرخوانده (عمه) خود هم رحم نمی کنند. اكنون متصلاً ذكر ثموديان آغاز ميشود كه بعد از قوم سباء ظهور كردند. خداوند عدر باره قوم ثمود ميفرمايد: وَاذْكُرُوا إذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَاءَ مِنْ بَعْدِ عَادِ وَبَوَّأَكُمْ فِي الْأَرْضِ تَتَّخِذُونَ مِنْ سُهُوهِمَا قُصُورًا وَتَنْحِتُونَ الْجِبَالَ بُيُوتًا فَاذْكُرُوا آلَاءَ اللَّهِ وَلَا تَعْثَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ۞ الاعراف: 74 و به یاد آورید که خدا شما را جانشینانی پس از قوم عاد قرار داد، و در زمین، جای (مناسبی) به شما بخشید که از مکان های هموارش برای خود قصرها بنا می کنید، و از کوه ها خانه هایی می تراشید، پس نعمت های خدا را یاد کنید و در زمین تبهکارانه فتنه و آشوب برپا نکنید. درین آیه چرا خداوند<sup>ج</sup> قوم ثمود را خلیفه یا جانشین قوم عاد و متصل با آن ذکر نموده است در حالیکه قوم سباء در خلال این دو قوم موجود میباشد؟ پس بایدگفت که تعریف خلیفه در عنوان اولِ فصل اول بیان شد و ما تعریف آن را دانستیم و نیز دانسته شدکه قوم سباء و قوم ثمود هر دو شاخه های از قوم عاد هستند، ولی درین آیه باریکی سخن در آن است که خداوندج ثمودیان را جانشینانِ بعد از قوم عاد در زمین معرفی میکند یعنی قوم ثمود گرچه بعد از قوم سباء نام گذاری شده است ولی با قوم عاد در فن معماری مشابحت داشتند، ثمودیان در هنر مهندسی،

سبک طراحی و شیوه ساخت و ساز قصرها و دیگر سازه های فزیکی که به نیازهای اجتماعی، فرهنگی و اقتصادی مردم ارتباط داشت مهارت داشتند و نسبت به قوم سباء از خود اثرهای گذاشتند که در شهرت شان خیلی افزود و با قوم عاد از نگاه معماری مشابحت زیادی پیدا کردند که آنها نیز معمارانی خوبی بودند، قوم عاد جنت شداد را در ظرف 300 سال بنا کردند که در فوق بیان گردید و قوم ثمود اهرام مصر را ساختند که در ذیل بیان میشود. پس اینگونه بعد از گذشت نسل های زیاد ثمودیان جانشینانِ قوم عاد در فن معماری شدند. در بعضی مقاماتی قرآن ذكر قوم ثمود متصل با فرعون نيز آمده است. خداوند ميفرمايد: وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ ۞ الفجر: 9 – 10 و قوم ثمود که صخره هاي عظيم را از دره مي بريدند (و از آن خانه و کاخ مي ساختند). و فرعوني که قدرتمند و شکنجه گر بود. و همينطور و در جای دیگر ذکر اسم فرعون مقدم و متصل با قوم ثمود آمده است. خداوند ج این دو اسم را باهم ذکر نموده است: فِرْعَوْنَ وَثُمُودَ 🌣 البروج: 18 فرعون و قوم ثمود. گرچه زیستن این دو قوم باهم میلیون ها سال فاصله داشت ولی مشابحت شان از نگاه زیستی منطقوی باعث شد تا خداوندی آن دو را باهم ذکر نماید. فرعونیان با ثمودیان مشارکت منطقوی داشتند و هر دو در کشور مصر امروزی میزیستند. دلیل در یک ساحه زیستن اینها با تفاوت میلیونها سال زمان درین بود که حتی اهرام مصر از ثمودیان به فرعونیان بمیراث گذاشته شد. با وصف این، مثال های چندی در قرآن موجود است که خداوند<sup>ج</sup> یک قوم را با قوم و یا اقوامی دیگر به اساس همخوانی شان در بعضی موارد، متصل ذکر میکند. خداوندى ميفرمايد: كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْتَادِ ۞ وَثَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ أُولَئِكَ الْأَحْزَابُ ۞ ص: 12 - 13 پیش از اینان نیز قوم نوح و عاد و فرعون که از تمام ابزار حاکمیت برخوردار بودند (پیامبران را) انکار کردند. و قوم ثمود و لوط و اصحاب الایکه (قوم شعیب)، اینها احزایی بودند (که به تکذیب پیامبران برخاستند). و در جای دیگر خداوند میفرماید: کَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوح وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَثَمُودُ ۞ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوطٍ ۞ وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ ثُبَّع كُلٌّ كَذَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ ۞ ق: 12 - 14 پیش از آنان قوم نوح و اصحاب رس و ثمود تکذیب پیشه کردند. و نیز عاد و فرعون و قوم لوط. و اصحاب ایکه و قوم تُبّع همگی پیامبران را تكذيب كردند، پس تمديدم (به نزول عذاب) بر آنان محقق و ثابت شد. على رغم مشابحت فني و منطقوي، تمامي اقوام فوق الذكر با درنظرداشت ظرف زمان طولانی در تکذیب رسولان الهی با یکدیگر مشابحت داشتند، یکسان بودند و در قرآن نیز یکجا ذکر شده اند. قسمیکه در فوق ذکر شد مردمانی که بعد از تباهی دومی قوم سباء به شمال هجرت کرده بودند و به شاخه قوم عاد که قبلاً در آنجا ساکن شده بودند ملحق شدند و به قوم ثمود مسما گردیدند، در دشت ها اهرام می ساختند که موقعیت شان در کشور کنونی مصر بود. طوری که دیده میشود در آن زمان مهندسی اعمار اهرام در گوشه و کنار جهان موجود نبود، اهرامی که در آنتارکتیکا کشف شده است یک قُله کوهی مشابه به اهرام میباشد و همینطور سایر اهرام ها در جهان بعد از اهرام مصر و در زمانه های پسین ساخته شده اند. نظر به اینکه در آیه نهم فوق و ذیل هنر مخصوص قوم ثمود در فن مهندسی ذکر شده است بیانگر آن است که افراد این قوم به سبب کهن بودن شان اولین مخترعان این فن در جهان بودند که صد در صد هُنر هذا از قوم ثمود به سایر نقاط جهان انتقال یافته است. خداوند<sup>ج</sup> در باره توانایی فزیکی قوم ثمود چنین میفرماید: وَثُمُودَ الَّذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ 🥏 الفجر: 9 و قوم ثمود كه صخره هاي عظيم را از دره (براي ساختن بناهاي استوار و محكم) ميبريدند. در آیه مافوق ذکر شد که خداوند تر زمین، جای مناسبی به ثمودیان ببخشید که از مکان های هموارش برای خود قصرها بنا می کردند و از کوه ها خانه هایی می تراشیدند، یعنی در کوها و دره ها خانه های عوام شان بود و در صحرا ها و میدان ها قصر های ارباب شان مانند اهرام مصر

موقعیت داشت که این خبر خاستگاه قوم ثمود را در کشور مصر امروزی و نواحی آن تثبیت می نماید. به باور تاریخدانان خاستگاه مردم ثمود جنوب شبه جزیره عربستان بوده است اما بنا به روایت های سنتی عربی، ثمودی ها به سوی شمال کوچیده و در دامنه های کوه اثلب در نزدیکی مداین صالح (حجر) نشیمن گزیدند. برای نخستین بار، در سال 715 قبل از میلاد، در کتیه سارگون دوم، پادشاه آشور، به نام این قوم برمی خوریم که آنها را در میان مردمان شرق و مرکز شبه جزیره عربستان برمی شمارد که تحت فرمانبری آشوریان بوده اند. اتما قرآن تعریف دیگری از قوم ثمود دارد، قرآن حضور ثمودیان را بعد از قوم عاد بیان میکند که در فوق همچنان چگونگی بعد از قوم سباء بودن شان تشریح کردید، و این بیانگر کهن بودن این قوم میباشد که میلیون ها سال قبل از تاریخ میزیستند. نظر به متن قرآن، ثمودیان در بوستانما زندگی میکردند، خداوند این موضوع را با سوال پرسیدن پیامبر شان صالح از ایشان چنین بیان میکند. خداوند میفرماید: آتُشرَّکُونَ فِی مَا هَاهُمَا آمِینِنَ فِی فِی مَا هَاهُمَا آمِینِنَ فِی فِی مَانِد؟. در این باغها و چشمه ها!. در این زراعتها و نخلهائی که میوه هایش شیرین و رسیده است. زمانی را که تاریخ دانان میگویند که در فوق بیان شد، جنوب عربستان و منطقه حجر مناطق بی آب و گیاه بودند. اگر تاریخش از 100 تا 200 هزار سال به اشتباه میباشد چرا که ثمودیان در آن زمان حتی 1 میلیون سال قبل نیز کاملاً صحرایی بوده اند فلهذا حدس و گمان تاریخ دانان کُلاً وقعه شده با شد باشد پس مناطق مذکوره در آن زمان حتی 1 میلیون سال قبل نیز کاملاً صحرایی بوده اند فلهذا حدس و گمان تاریخ دانان کُلاً شده عا و کشت و کار وجود داشت که همچنان در تصاویر فوق زمان و موقعیت ثمودیان نشاندهی گردیده است. در مورد محاسبه قامت ثمودیان بعدی معلومات ارائه خواهد شد.

نمودیان در شمال جزیر نمای عرب امروزی میزیستند که تا شمال افریقا امتداد داشتند. ساحه ای بود بارانی کم و بیش شبیه سواحل استوایی یا بحتر بگوییم مانند جنگلهای بارانی مدیترانه که در صفحات گذشته همچنان در مورد سرسبزی ماضیه سرزمین عرب مطالبی ارائه گردید. نظریاتی بعضی ها در مورد کم آبی ساحه مذکور وجود دارد که از آیه ذیل اشتباها اخذ شده است. خداوند در مورد شتری که معجره صالح بود میفرماید: قال هذه و کنه نقش میشرب و کنگم شرئب یوم معینی است و الشعراء: 155 گفت این ناقه ای است که برای او سهمی (از آب این سرزمین) است و برای شما سهم روز معینی. در ترجمه آیه واضح شد که آن آب تنها مربوط به یک یا دو چشمه نبود بلکه آب تمامی مناطق مذکوره بود، به هنگامی که آن حیوان (ماده شتر) در هر منطقه وارد آبشخور می شد حیوانات دیگر جرأت ورود به محل آب را نداشتند و نیز آن حیوان آب فراوانی می خورده، به گونه ای که تمام آب یک منطقه را به خود اختصاص می داد. اما چگونه این حیوان می توانسته از تمام آب استفاده کند، این احتمال هست که آب آن قریه کم بوده، مانند آب قریه هائی که چشمه کوچکی بیش ندارند، و مجبورند آب را در تمام شبانه روز در یک گودال مهار کنند، تا مقداری از آن جمع شود و قابل استفاده گردد. بلی! همین دلیل از آیه فوق به اشتباه اقتباس گردیده است که آیات مافوق این نظر را کاملاً رد میکند زیرا قوم ثمود دارای باغ ها، چشمه سارها و زراعت ها و نخلستان ها بودند.

بنا های که آنان ساخته بودند از آن جمله بازماندهٔ آن همان اهرام مصر اند که حاصلِ تفحُص در آیه هفتاد و چهارم فوق و در آیه ذیل میباشد. خداوند میفرماید: وَعَادًا وَتُمُّودَ وَقَدْ تَبَیَّنَ لَکُمْ مِنْ مَسَاکِنِهِمْ وَزَیَّنَ هُمُ الشَّیْطَانُ أَعْمَاهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِیلِ وَکَانُوا مُسْتَبْصِرِینَ العنکبوت: خداوند میفرماید: وَعَادًا وَتُمُّودَ وَقَدْ تَبَیَّنَ لَکُمْ مِنْ مَسَاکِنِهِمْ وَزَیَّنَ هُمُ الشَّیْطَانُ أَعْمَاهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِیلِ وَکَانُوا مُسْتَبْصِرِینَ العنکبوت: عنواند و تُعود را نیز (هلاک کردیم)، و بخشی از مساکن (ویران) آنان برای شما آشکار شده است؛ شیطان اعمالشان را برای آنان

آراسته بود، از این رو آنان را از راه (خدا) بازداشت در حالی که بینا بودند. اهرام مصر دستخوش تغییرات زمانه قرار گرفت و ساختمان داخلی اش به مرور زمان دگرگون شد. خداوند در باره حالت فعلی اهرام مصر میفرماید: فَتِلْكَ بُیُوتُهُمْ حَاوِیَةً بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَةً لِقَوْمِ اش به مرور زمان دگرگون شد. خداوند در باره حالت فعلی اهرام مصر میفرماید: فَتِلْكَ بُیُوتُهُمْ حَاوِیَةً بِمَا ظَلَمُوا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآیَةً لِقَوْمِ اش به مرور زمان دگرگون شد. خداوند که به خاطر ظلم و ستمشان خالی مانده، و در این نشانه روشنی است برای کسایی که آگاهند. می بایست که در چگونگی انتقال هُنر مهندسی آنها به سایر نقاط جهان تحقیق صورت گیرد ولی هنوز امیدواریم که در آینده های نزدیک این کار انجام خواهد گرفت.

باید گفت که بعضی از عناصر با گذشت زمان توانایی خود را از دست می دهند که به مواد آن و شرایط بستگی زیادی دارد، الاستیک می تواند در چند سال قدرت خود را از دست داده و به تکه های کوچک مبدل گردد مانند پلاستیک ها به ویژه اگر در معرض نور ماوراء بنفش قرار داشته باشند. برخی فلزات مانند آهن، در معرض هوا، آب و نمک زنگ میگیرد. سیمان به آرامی از بین می رود اما دیگران، مانند پلاتین، باید قدرت خود را به طور نامحدود حفظ کنند. بنابراین میلیون ها سال پیش سنگ و برخی مواد دیگر مانند عناصر امروزی مستحکم بودند که انسان های دراز قامت نظر به قدرت بدنی که داشتند به آسانی قادر به تغییر شکل اجسام سخت بودند.

از دلایل فوق معما بودن چگونگی اهرام مصر که از سنگ های تا به وزن 50 تُن ساخته شده اند، انتقال سنگ های 25 تُنی ستون هنج (Stonehenge) انگلستان در دشت علفزار و تعمیر سنگ های 130 تُنی پوما پونکو (Pumapunku) به شکل مقبره در کشور بولیوی وغیره هم حل میگردد که تنها افرادِ غول پیکر با قامتهای اوسطاً 8.8 متری مستعد به ساخت آن آثار بزرگ بودند، نه موجوداتی فزایی (UFO) که موجودیت شان قطعاً ثابت نیست نه به اساس کُتب الهامی و نه به اساس عقل و ساینس.

را فرعون و قومش می ساختند و می افراشتند (از صنایع و عمارات و کاخهای با عظمت) ویران نمودیم. اگر اهرام مصر توسط فرعونیان تعمیر گردیده بود پس چرا تا حال باقی مانده اند؟ زیرا که نظر به آیه فوق خداوند تنها عمارات ساخته شده توسط فراعنه را تباه ساخت و اهرام مصر که سال های سال قبل از حیات فرعونیان مصر تعمیر شده بود، تا حال پابرجاست.

یکی از شاهکار های مهندسی ساختمان که توسط انسان بناء شده است پل آدم میباشد که به نام پل راما نیز نامیده می شود، یک سد ساحلی زنجیرهای از سنگ آهک است که بین جزیره پامبان در ساحل جنوب شرقی تامیل نادو کشور هند و جزیره منار در ساحل شمال غربی سری لانکا قرار دارد. شواهد زمین شناسی نشان می دهد که این پل در گذشته راه ارتباط زمینی بین هند و سری لانکا بوده است. پل آدم 48 کیلومتر طول دارد که خلیج منار را از تنگه پالک جدا می سازد.



آیاتی قرآنی دیگری هم وجود دارد که کهن بودن بشر را ثابت میسازد. خداوند میفرماید: أَوَلَمْ یَسِیرُوا فِی الْأَرْضِ فَیَنْظُرُوا کَیْفَ کَانَ عَاقِبَهُ اللّهِ مِنْ وَاقِ کَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِی الْأَرْضِ فَاَحَذَهُمُ اللّهٔ بِذُنُوکِیمْ وَمَا کَانَ هُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ وَاقِ کَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِی الْأَرْضِ فَاَحَذَهُمُ اللّهُ بِذُنُوکِیمْ وَمَا کَانَ هُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ وَاقِ کَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَارًا فِی الْأَرْضِ فَاَحَذَهُمُ اللهٔ بِذُنُوکِیمِمْ وَمَا کَانَ هُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ وَاقِ کَانُوا هُمْ أَشَدَ و زمین آثاری پایدارتر (چون نکردند تا با تأمل بنگرند که سرانجام کسانی که پیش از آنان بودند، چگونه بود؟ آنان از ایشان نیرومندتر بودند، و در زمین آثاری پایدارتر (چون قلعه ها، خانه های استوار و کاخ های بسیار محکم مانند ارم شدّاد و اهرام مصر) داشتند، پس خدا آنان را به کیفر گناهانشان (به عذاب) گرفت، و در برابر خدا مدافع و حمایت گری نداشتند. این یک دلیل دیگری بر کهن بودن اقرام گذشته است که نیرومندی فزیکی آنها جهت قوی الجثه بودن شان بر کهن بودن شان دلالت میکند. و شاید بعضی از آثار شان تا حال کشف نشده باشد. در جای دیگر خداوند ته در باره

قوی بودن و کهن بودن اقوام گذشته میفرماید: فَأَهْلَکْنَا أَشَدُ مِنْهُمْ بَطْشًا وَمَضَی مَثَلُ الْأَوَّلِينَ ۞ الزخرف: 8 ما کساني را که نیرومندتر از اینها بودند هلاك کردیم، و داستان پیشینیان قبلاً گذشت. یک ثبوت دیگری در رابطه به اقوامی که قبل از قریشیان مکه بودند از نگاه فزیکی خیلی قویتر از آنان بودند. خداوند میفرماید: وَکَابِینْ مِنْ قَرْیَةٍ هِی اَشَدُ قُوّهً مِنْ قَرْیَتِكَ الَّتِی اَّخْرَجَتْكَ أَهْلَکْنَاهُمْ فَلَا نَاصِرَ هَمُ هُمْ ۞ محمد: 13 و چه بسیار (مردم) شهرها که از شهر تو که آوارهات کرد نیرومندتر بودند، نابودشان کردیم، و یاوری نداشتند. یک ثبوت دیگری بر قوی الجثه بودن اقوام کهن که در صفحات قبل بالایش خیلی بحث صورت گرفت میباشد. خداوند میفرماید: وَکَمْ أَهْلَکُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُمْ بَطْشًا فَنَابَلَادِ هَلْ مِنْ مَحِیصٍ ۞ ق: 36 و چه بسیار اقوامی را که پیش از آنان هلاک کردیم که از آنان نیرومندتر بودند، و (با نیرویشان) میزگاهی بیابند؟.

طوریکه گفته شد و قسمیکه میدانیم، اقوامی که در قرآن ذکر شده اند در محوطه عربستان (خاور میانه) میزیستند زیراکه از کشور یمن امروزی تا کشور مصر کنونی منطقه ای قرار دارد که خداوند آن ساحه را مخصوصاً در آنجا بیت الله و بیت المقدس را برای عبادت خود خاص گردانیده است و اکثر پیامبران الهی در همان محل فرستاده شده اند. خداوند جه اهل مکه خطاب نموده میفرماید: وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا مَا حَوْلَكُمْ مِنَ الْقُرَى وَصَرَّفْنَا الْآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ الاحقاف: 27 ما اقوامي راكه در اطراف شما بودند هلاك كرديم، و آيات خود را به صورتماي گوناگون براي آنها بیان نمودیم شاید بازگردند. از بعضی آیات قرآنی معلوم میشود که در نقاط دیگر جهان نیز پیامبران الهی ظهور کرده اند و ذکر شان جهت عدم اشتراك منطقوى در قرآن نيامده است. خداوند<sup>ج</sup> ميفرمايد: وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا جَاءَ أَمْرُ اللَّهِ قُضِي بِالحُقّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ ۞ غافر: 78 قطعاً پيش از تو پیامبرانی فرستادیم؛ سرگذشت گروهی از آنان را برای تو حکایت کرده ایم، و سرگذشت برخی را بیان نکرده ایم. هیچ پیامبری را نرسد که جز به اذن خدا معجزه ای بیاورد؛ بنابراین هنگامی که فرمان خدا (به عذاب دشمنان لجوج) برسد، بر پایه حقّ و درستی داوری خواهد شد و آنجاست که اهل باطل زیان خواهند کرد. قسمیکه در آیه سی و ششم فوق واژه "قَرْن" ذکر شد، قرن به اصطلاح مشهور و معاصر در زبان فارسی به هر صد سال گفته می شود که البته معانی مختلفی برای آن گفته شده است ولی قرن در لغت عرب، بر خلاف اصطلاح معاصر فارسی به معنی صد سال نیست، بلکه به معنی جمعیتی است که در یک زمان با هم زندگی می کنند و سپس جمعیت دیگری جای آنان را می گیرد. خداوندج كفار مكه را مخاطب نموده ميفرمايد: أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ مَكَّنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ ثُكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدْرَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلَكْنَاهُمْ بِذُنُوكِمْ وَأَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخَرِينَ 🥸 الانعام: 6 آيا ندانسته اندكه پيش از ايشان چه بسيار از ملت ها و اقوام را هلاک کردیم؟ که به آنان در پهنه زمین، نعمت ها و امکاناتی دادیم که به شما ندادیم، و بر آنان باران های پی در پی و پر ریزش فرستادیم و نمرهایی از زیر پای آنان جاری ساختیم (ولی ناسپاسی کردند)؛ پس آنان را به کیفر گناهانشان هلاک کردیم، و بعد از آنان اقوامی دیگر را پدید آوردیم. ضمناً باید گفت که با تدبُر درین آیه، عمر طولانی و قدمت اقوام کهن و نیز سرسبزی مناطقی که قوم سبأ و قوم تمود در آن میزیستند ثابت میگردد. در جای دیگری خداوند<sup>ج</sup> بعد از تباهی قوم نوح<sup>ع</sup> و قوم عاد میفرماید که او تعالی بعد از آنان اقوامی دیگری مانند قوم سبأ و ثمود را پدید آورد. ثُمَّ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قُرُونًا آخَرِینَ 🌣 المومنون: 42 سپس بعد از آنان اقوامی دیگر را به وجود آوردیم. از آیات فوق کهن بودن انسان ثابت میشود که قدمت انسان به میلیون ها میلیون سال میرسد یعنی امکان دارد که جانشینی یک قوم بجای قوم

دیگر میلیون ها سال را دربر گرفته باشد. مثلاً مالایی ها، چینی ها و هندی ها وغیره اقوامی اندکه از میلیون ها سال بدینسو موجود هستند و میلیون ها سال دیگر طول خواهد کشید تا اینان به شکلی از اشکال ذریعه آمیزش با اقوام دیگر تغیر کنند یا کاملاً ازبین بروند مانند اقوام فوق الذكر كه توسط عذاب الهي تماماً نابود شدند و جاي شان را اقوامي ديگري پُر كند. آيه ديگري كه دليلي بر تعدد اقوام گذشته يعني كثرت تمدن هاى پيشين است درج ذيل ميباشد. خداوندج ميفرمايد: وَعَادًا وَثُمُودَ وَأَصْحَابَ الرَّسِّ وَقُرُونًا بَيْنَ ذَلِكَ كَثِيرًا 🤤 الفرقان: 38 (همچنين) قوم عاد و ثمود و اصحاب الرس (گروهی که درخت صنوبر را مییرستیدند) و اقوام بسیار دیگری را که در این میان بودند هلاك كرديم. اگر دقت شود این آیه بیانگر کثرتِ اقوام در گذشته میباشد. دلیل دیگر اینکه قبل از کتاب تورات به انبیای گذشته صُحف نازل شده است، اولین بار کتاب تورات که مجموعه و تصدیق کننده صحف پیامبران گذشته بود به موسی<sup>ع</sup> داده شد، زیرا ذکر پیامبری که قبل از موسی<sup>ع</sup> باشد و به او کتاب داده شده باشد در قرآن موجود نيست. خداوند ميفرمايد: وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكْنَا الْقُرُونَ الْأُولَى بَصَائِرَ لِلنَّاسِ وَهُدِّى وَرَحْمَةً لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ 🥏 القصص: 43 ما به موسى كتاب آسماني داديم بعد از آن كه اقوام قرون نخستين را هلاك كرديم، كتابي كه براي مردم بصيرت آفرین بود و مایه هدایت و رحمت، تا متذکر شوند. درین آیه خداوند<sup>ع</sup> واضح فرموده است که کتابی را که تورات مینامید بعد از مدتها به بشر داده شد یعنی بعد از مدت های طولانی که اندازه آن به مقدار تباهی نسل های فراوان میباشد و قسمیکه ما گفتیم تباهی نسل های فراوان ميليون ها سال را دربر گرفته است. خداوند على ايه بعد درين سوره ميفرمايد: وَلَكِنَّا أَنْشَأْنَا قُرُونًا فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنْتَ ثَاوِيًا فِي أَهْل مَدْيَنَ تَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا وَلَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ القصص: 45 ليكن ما نسلهايي پديد آورديم و عمرشان طولاني شد و تو در ميان ساكنان (شهر) مدین مقیم نبودی تا آیات ما را بر ایشان بخوانی لیکن ما بودیم که فرستنده (پیامبران) بودیم. یعنی اقوام مذکور عمر طولانی داشتند که در صفحات قبل تشریح گردید و عنوان بعدی عمر های شان محاسبه خواهد شد. عمر شان هم از نگاه فردی و هم از نگاه اجتماعی خیلی طویل بود. باید گفت که درین آیه طول عمر به اهل مدین ارتباط ندارد چرا که موضوع منقطع است، اهل مدین در زمان ماقبل تاریخ نمی زیستند و قبل از رسالت موسی<sup>ع</sup> تباه شده بودند یعنی از اقوام کهن نبودند پس ارتباط طول عمر به اقوام کهن نسبت داده شده است که قرآن آنران در آیه مافوق به واژه «الْقُرُونَ الْأُولَى» ياد ميكند.

این همه دانستنی ها در باره اقوام کهن بیان گردید، آیا خود اقوام کهن در باره حقیقت شان میدانستند یا خیر؟ پس باید گفت که برای اقوام کهن نیز مسایل خلقت وحی شده بود و مانند ما حقیقت مسئله را میدانستند. خداوند گفتگوی دو نفر از مردمان کهن را در این باره چنین نقل میکند: قال که صاحبه و هو کور گفت و الکهف: 37 دوستش که با او گفت و میکند: قال که صاحبه و هو را از خاك و سپس از نطفه آفریده است و سپس در هیئت انسانی (معتدل) سامان داده است، کفر می ورزی؟. اقوالی که در انوار القران وارد شده است موثق نیست. این دو مرد نه از بنی اسرائیل بودند و نه در مکه میزیستند که از قبیله بنی مخزوم باشند بلکه قسمیکه گفته شد از اقوام کهن بودند. احتمالاً اگر در مکه هم میزیستند پس زمان آنها میلیون ها سال قبل از پایه گذاری قبیله بنی مخزوم و در زمان سرسبزی جزیره نمای عرب بود که در آیات فوق این سوره اینها باغ های داشتند که باز هم مفهوم کهن بودن شانرا ارائه میکند.

در آخر باید گفت که قدمت بشر را کشف آتش نیز ثابت میسازد ولی در موضوع کشف آتش باید گفت که درین رابطه دیدگاه ساینس خیلی متأسف کننده است. چیرگی انسان بر آتش، نقطهٔ عطفی در زندگی اوست. چون با این توانایی توانست خوراکش را بپزد، گرم شود و از خود محافظت کند. همچنین فراهم آوری آتش اجازه داد تا فعالیتهای انسان تا هنگاهههای سردتر شب هم گسترش یابد و در برابر درندگان و حشرهها حفظ شود. ساینس در مورد کشف آتش میپردازد که نشانههای دستیایی همگانی به آتش و چیرگی بر آن به 125,000 سال پیش و حتی پیش از آن، و نشانههای نخستین دستیاییهای انسان راستقامت به چیرگی بر آتش به 400,000 سال پیش باز می گردد. هرچند برخی ادعا می کنند که نشانههای دیرینه تری انسان احتلاف فاحش دارد و درست نمی باشد. آتش در زمان نوح که قلمی ترین اقوام بود قبلاً کشف گردیده بود که آیه، تنور بر آن دلالت دارد و در صفحات قبل در آیه بیست و هفتم سوره المومنون ذکر شد. زمانیکه نوح کشتی میساخت از آن وقت تا حال 175 میلیون سال گذشته است که نیز ثابت شد. در باره کشف حقیقی آتش در فصل اول در داستان هابیل و قابیل گفته شد، رجوع شود. مرتبط به این مطلب آیه دیگری هم در داستان نوح وجود دارد که خداوند میفرماید: وَایِن کُلَم دَعُوتُهُمْ فِیهُمْ فِی شَمْ وَاصُرُوا وَاسَتُکُبُرُوا السِّبُگبارًا فی نوح: 7 و من هرگاه آنان را دعوت کردم تا آنان را بیامرزی، انگشتان خود را در گوش هایشان کردند و جامه هایشان را به سرکشیدند و بر انکار خود بافشاری ورزیدند و به شدت تکتر کردند. قلمی ترین قومی که قوم نوح گوش هایشان کردند و جامه هایشان را به سرکشیدند و بر انکار خود بافشاری ورزیدند و به شدت تکتر کردند. قلمی ترین قومی که قوم نوح شرت است مطابق به این آیه لبلس میپوشیدند. و ساست نیسات مطابق به این آیه لبلس میپوشیدند. بس برهنه زیستن مردم استوایی و نیم کرهٔ جنوبی زمین بیانگر فرهنگ غیر فطری خود شان است زیرا که زشتی برهنگی و کرامت پوشش جز فطرت انسان میباشد.

تاریخ پیدایش انسانِ اول<sup>ع</sup>: در عنوان فوق در باره قدمت و قامت اقوام گذشته بتفصیل بحث شد. اکنون درین عنوانِ کوتاه محاسبه دقیق اقوام فوق الذکر صورت میگیرد که برگرفته از معلومات فوق میباشد و عبارت از ذیل است:

انسانِ اول آدم  $^3$  = قامت 27.4 متر، قدمت 186.7 مليون سال قبل قوم نوح  $^3$  = قامت 25.6 متر، قدمت 175 ميليون سال قبل قوم عاد = قامت 21 متر، قدمت 120 ميليون سال قبل قوم سباء = قامت 17.6 متر، قدمت 80 ميليون سال قبل قوم ثمود = قامت 8.8 متر، قدمت 40 ميليون سال قبل قوم ثمود = قامت 8.8 متر، قدمت 40 ميليون سال قبل

قامت و قدمت اقوام عاد و سباء که قبلاً معلوم گردیده اند، و قامت قوم ثمود را از روی قدمتشان که نصف قوم سبأ بود پیدا کردیم، و قامت قوم نوح که مجهول بود، به تناسب این اقوام 25.6 متر محاسبه گردید و چونکه زمان نوح به زمان آدم نزدیکتر است، مجهول بودن قدمت آدم را زناسب قدمت و قامت قوم نوح پیدا کردیم که به 186.7 میلیون سال میرسد. نظر به علم بشر که بعضاً استوار بر تخمینات است، احتمال

کمی و یا افزودی سه در صدی در محاسبه هذا موجود بوده میتواند یعنی گفته میتوانیم که 97 در صد محاسبه فوق دقیق است. فلهذا تاریخ تولد انسانِ اول آدم ع 186.7 میلون سال قبل تخمین زده شد.

## نابودی بشر

بشری که مراحل تخلیقش با جزئیات ارائه گردید، برای کاری ساخته شده است یعنی برای خلافت زمین خلق گردیده است که اکنون ماموریتش به پایان رسیده است و باید ازبین برود. خداوند تاز نابودی بشر به آدم و فامیلش خبر میدهد و میفرماید: قال اهْبِطُوا بَعْضُکُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ به پایان رسیده است و باید ازبین برود. خداوند تاز نابودی بشر به آدم و فامیلش خبر میدهد و میفرماید: قال اهْبِطُوا بَعْضُکُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُ وَ لَکُمْ فِی الْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَ مَتاعٌ إِلَی حینٍ الاعراف: 24 فرمود: (از مقام خویش) فرود آیید، در حالی که بعضی از شما (شما و فرزندان تان) نسبت به بعض دیگر، دشمن خواهید بود و برای شما در زمین قرارگاه و وسیله بحره گیری تا زمان معینی خواهد بود. قرآن موضوع نابودی بشر را با ذکر خروج یاجوج و ماجوج آغاز میکند.

حقیقت و خروج یاجوج و ماجوج: یاجوج و ماجوج: یاجوج و ماجوج (Gog and Magog) نام های در متون فرجام شناسی یهودیت، مسیحیت و اسلام است که در قرآن و تورات از آنها ذکر به عمل آمده است. آنها دو فرد هستند ولی بعضی تعبیراتی وجود دارد که آنها راگاه مردم دو منطقه و گاه خود دو منطقه جغرافیایی میپندارند که در ذیل واضع خواهد شد. در قرآن و در عهد عتیق، کتاب پیدایش و حزقبال نبی در حوادث آخرالزمان از آنها نام برده شده است. قسمیکه در تورات ذکر یاجوج و ماجوج و مادای و یاوان و توبال و ماشك و تیراس" و عهد و یافث. و از ایشان بعد از طوفان پسران متولد شدند. پسران یافث: جومر و ماجوج و مادای و یاوان و توبال و ماشك و تیراس" و عهد عتیق، کتاب پیدایش، فصل 10، آیات 1 و 2 و در فصل بعدی عهد عتیق نام یاجوج ذکر میشود "ای پسر انسان نظر خود را بر جوج که از زمین ماجوج (از نسل ماجوج) و رئیس رؤش و ماشك و توبال است بدار و بر او نیوّت نما" و عهد عتیق، کتاب حزقبال، فصل 38، آیه 2 در آیه مافوق اسم "یاوان" که یکی از پسران یافث بود و رفته رفته به جاپان تبدیل شده آمده است که اکنون یک مملکت است. قسمیکه از پسران یافث بود و رفته رفته به جاپان تبدیل شده آمده است که اکنون یک مملکت است. قسمیکه از تسمیه این آبات فوق معلوم میشود که نسل یاجوج در روش یعنی روس یا روسیه و ماشک یعنی ماسکو و توبال یعنی بالتیک زندگی میکنند که وجه تسمیه این مناطق مانند جاپان نیز از همین جهت میباشد. پس نتیجه بدست میآید که یاجوج از نسل ماجوج است و آنها اکثراً در نیم کره شمالی زمین زندگی دارند، این دو شخص در گذشته خیلی بارسوخ و باعظمت بودند تا اینطور نامشان سینه به سینه و توسط وحی الهی ته دیگران انتقال یافت، نسل شان تکثر یافت و در تاریخ ثبت گردید. اینکه خود یاجوج و ماجوج چگونه افرادی بودند معلوم نیست ولی اشرار نسل شان

سرکوب یاجوج و ماجوج و بتعویق انداختن خروج شان توسط ذوالقرنین صورت گرفت چونکه اراده خداوند برین بود تا حملات این افراد وحشی را بالای سرزمین مقدس ریشه کن سازد. درین باره خداوند میفرماید: فَمَا اسْطَاعُوا أَنْ یَظْهَرُوهُ وَمَا اسْتَطَاعُوا لَهُ نَقْبًا ۞ الکهف: 97 (سرانجام ذوالقرنین آنچنان سد نیرومندی ساخت) که آنها (یاجوج و ماجوج) قادر نبودند از آن بالا روند و نمی توانستند نقبی در آن ایجاد کنند. ذوالقرنین که دارای علم و اخلاق برتر بود بر آنها غلبه یافت. سپس زمانی که نسل یاجوج و ماجوج دارای علم و اخلاق شدند اقتداری که به

ذُريّه ابراهيم<sup>ع</sup>و قبل از آن، تا زماني مستعصم بالله آخرين خليفه عباسيان به آنان و ديگران داده شده بود به ياجوج و ماجوج (نسل يافث) منتقل گردید. خداوند ٔ در باره خروج یاجوج و ماجوج میفرماید: حَتَّى إِذا فُتِحَتْ يَأْجُوجُ وَ مَأْجُوجُ وَ هُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ ۞ الانبيا: 96 (کارها به همین منوال ادامه دارد) تا وقتی که یأجوج و مأجوج گشوده شود در حالی که آنها از هر بلندی سرازیر می شوند. ذکر خروج یاجوج و ماجوج در آیه فوق منحیث نشانی بزرگ قیامت آمده است. حکمروایان مُغول در هند و سلجوقیان که خلافت عثمانی را بنا نهادند از همین نسل یاجوج و ماجوج بودند. اقوام غربی بخصوص انگلیسها که بگفته خودشان آفتاب در قلمرو شان غروب نمیکرد نیز از همین نسل یاجوج و ماجوج بودند. اروپایی های که مردم بومی قاره آمریکا و آسترالیا را ازبین بردند و خود در آنجا جاگزین شدند که فعلاً به کشور های بخصوص ایالات متحده امریکا، کانادا و آسترالیا (و بعضی کشور های دیگر) مشهور اند هم از نسل یاجوج و ماجوج هستند. درین آیه منظور از کلمه "یَنْسِلُون" نسل و تناسل است یعنی نسل یاجوج و ماجوج به اساس فتوحاتی که بر سایرین دارند، مخصوصاً مردان شان با زنان آنان چه به زور چه به رضا آمیزش خواهند کرد و نسل مختلطی را بوجود خواهند آورد. پس اکنون با این همه کشور کشائی ها نسل یاجوج و ماجوج با نسل های ديگر مختلط شده است كه اين خود دليل نفوذ آنها به اكثر مناطق جهان ميباشد. خداوندج درين مورد ميفرمايد: وَتَرَكَّنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذٍ يَمُوجُ في بَعْضِ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعًا ۞ الكهف: 99 و در آن روز آنان را رها مي كنيم تا موجآسا بعضي با برخي درآميزند و (همين كه) در صور دمیده شود همه آنها را گرد خواهیم آورد. این آیه در مورد آمیزش نسل یاجوج و ماجوج که طبق قرائن تورات در شمال زمین زندگی میکنند با نسل های دیگر است که در اکثر کشور های جهان صورت گرفته است و نیز قابل مشاهده میباشد. پس یاجوج و ماجوج نه کدام مخلوق دیگر است و نه در کدام جای نا معلوم قید هستند بلکه انسان اند و از نسل یافث پسر نوح ٔ هستند که فعلاً در اکثر کشور های نیم کره شمالی زمین بشمول کشور های مانند اندونیزی و مالیزی زندگی میکنند. قسمیکه در سطور بالا اجمالاً گفته شد، حمله اسکندر مقدونی و چنگیز بالای مناطق پایینی و حمله انگلیسی ها و اروپایی ها بالای اکثر نقاط جهان از همین قرار است، که اکثریت حکم کُل را دارد یعنی کلمه "کُل" و کلمه "**یَنْسِلُون**" در آیه مافوق که عبارت از انتقال نسل یاجوجی و ماجوجی در سایر مردمان جهان است همین مطلب را ارائه میکند. اگر تأمل صورت گیرد وراثت نسلی اروپایی ها در وجود مردمان بسیاری از کشور های جهان واضح دیده میشود. کلمه "یَنْسِلُون" به معنی شتافتن نيز آمده است. خداوندج ميفرمايد: وَنُفِخَ في الصُّور فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ ۞ يس: 51 (بار ديگر) در «صور» دميده می شود، ناگهان آنها از قبرها، شتابان به سوی (دادگاه) پروردگارشان می روند. ولی قسمیکه گفته شد در آیه نود و ششم فوق منظور ازین کلمه نسل و تناسل میباشد. علم و اخلاق که در فوق ذکر شد عبارت از همان اعمال صالح است. کسانی که اعمال صالح دارند نعمت های دنیوی برای شان داده میشود و اگر در کملوی اعمال صالح ایمان به خدا هم داشته باشند، دار آخرت از آن آنان خواهد بود. خداوند میفرماید: الَّذِینَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ۞ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الحُيَّاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۞ يونس: 63 – 64 آنان که ایمان آورده اند و همواره پرهیزکاری دارند. در زندگی دنیا و در آخرت شاد (و مسرور)ند، وعده های الهی تخلف ناپذیر است، و این رستگاری بزرگی است. و همین دُعا بر لب هر مومن جا دارد که در دنیا و آخرت صاحبان نعمت باشیم. خداوند میفرماید: وَمِنْهُمْ مَنْ یَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا في الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ۞ أُولَئِكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ۞ البقره: 201 - 202 و كروهي از آنان می گویند: پروردگارا! به ما در دنیا نیکی و در آخرت هم نیکی عطاکن، و ما را از عذاب آتش نگاه دار. اینانند که از آنچه به دست آورده اند، نصیب و بحره فراوانی دارند، و خدا حسابرسی سریع است. اکنون سوال اینجاست؛ آیا جنایاتی که متعلق به یاجوج و ماجوج است اخلاق خوب محسوب میشود؟ نخیر، زیرا که سران شان همان بدان شان است و عوام شان که اکثریت جمعیت شانرا تشکیل میدهد دارای علم و اخلاق اند ولی متاسفانه اینان در حال فاسد شدن هستند چراکه سران شان (اشرار شان)که اقتدار قسمی دنیا را در دست دارند در جامعه نفوذ کرده اند و عنقریب جامعه، مفسدی را شکل خواهند داد و سرانجام نابود خواهند شد که انجیل از آن سخن گفته است. در مورد خروج یاجوج و ماجوج در انجیل چنین آمده است: و چون هزار سال به انجام رسد، شیطان از زندان خود خلاصی خواهد یافت. تا بیرون رود و امّتهایی را که در چهار زاویه جهانند، یعنی جوج و ماجوج را گمراه کند و ایشان را بجهت جنگ فراهم آورد که عدد ایشان چون ریگ دریاست .و بر عرصه جهان برآمده، لشکرگاه مقدّسین و شهر محبوب را محاصره کردند. پس آتش از جانب خدا از آسمان فرو ریخته، ایشان را بلعید 🧔 عهد جدید، کتاب مکاشفه فصل 20 آیات 9 -7 خروج مغول ها در قرن دوازدهم میلادی و غالب شدن آنان بر سایرین این پیشگوئی را مو به مو ثابت میسازد. چون هزار سال از حیاتِ عیسی<sup>ع</sup> گذشت، شیطان در قبایل وحشی مغول ها جای گرفت تا اینکه آنان تشنه خون یکدیگر شدند. این قبایل با یکدیگر جنگ ها میکردند و به اندازه سر موی بیکدیگر التفات نداشتند پس کار بدین منوال ادامه یافت تا اینکه در قرن دوازدهم میلادی چنگیز خان به رهبری وانگ خان (Wang Khan) فرمانده جنگ شد و خیلی قبیله های مغل را تابع رهبر خود وانگ خان ساخت تا اینکه زمانی رسید که خود وانگ خان هم از دست او فرار کرد. کار چنگیز خان ازینجا آغاز گردید و با متحد ساختن تمام قبایل مغول سلطان آنها شد و بالای سایر جهانیان تاخت. بعد از چنگیز خان ابر قدرت های مانند مغول های هند و خلفای عثمانی هم از همین نسل بودند. در آیه فوق ذکر شد که امت های که در چهار گوشه جهان اند آنها از نسل یاجوج و ماجوج خواهند بود، که فتوحات مردمان از همین نسل مانند اقتدار سیاسی اروپائی ها و اقتدار اقتصادی چینائی ها و امثالهم را در بر میگیرد که ادامه دارد تا اینکه زمان به اختتام خود برسد وآتش آسمانی آنها را تباه سازد.

نیم کره شمالی زمین مخصوصاً منطقه سایبریا (Siberia) سال از دوازده ماه زیر برف پوشیده است یعنی تا به حال برف آن آب نگردیده و طبق تحقیقات ساینسی در زیر برف آن منطقه یک نوع گاز بنام میتان (Methane gas) وجود دارد پس آگر گرمایش زمین توسط گاز های گلخانه ای بالای آن اثر انداز شود و برف اش را آب کند، گاز کشنده میتان که تقریباً 30 برابر قویتر از دی اکسید کربن است از آن خارج گردیده اهالی منطقه را نابود خواهد نمود. در قدم اول 40 در صد کشور چین، بعضی از قسمت های کشور های آسیای میانه و بیش از نصف روسیه را تباه خواهد کرد و حتی به جاپان و کوریا نیز سرایت خواهد کرد یعنی در جاهای که اکثر نسل یاجوجی و ماجوجی زندگی میکنند، و در قدم دوم بعضی کشور های دیگر نیز متضرر خواهند شد. طبق تحقیق ساینس دانان اگر گرمایش زمین برف های قطب شمال و جنوب را آب کند، سطح آب در بحر به هشت متر بالا خواهد آمد، مناطق گستردهٔ ساحلی اروپا و امریکا را محو خواهد کرد، طبق تحقیق فوق 70 در صد نیم کره شمالی زمین و 30 در صد مناطق نیم کره جنوبی زمین از اثر گرم شدن اقلیم آسیب پذیر است. به مناطق استوائی از هر دو جانب مخصوصاً از نیم کره شمالی آسیب اندکی خواهد رسید. ولی باید گفته شود که گرم شدن کره زمین یک امر طبعی است و با گاز های گلخانه ای تولید شده توسط انسانها ارتباطی ندارد. قسمیکه کره زمین در ابتداء گرم بود و بعداً به عصر یخبندان رسید، اکنون نوبت به ذوب شدن این یخهای قطبی رسیده است یا شاید هم ذوب نشود. این کاملاً یک امر فطری است و کنترول یا بوجود آوردن همچو سانحه از استطاعت انسان بالاتر است. کنترول آب و هوا تنها با کنترول باد امکان پذیر است و آن بدون امر خداوندخ بوجود آوردن همچو سانحه از استطاعت انسان بالاتر است.

فَتُثِيرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَغُرُجُ مِنْ خِلَالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ الروم: 48 خدا همان كسى است كه بادها را مى فرستد و ابرى برمى انگیزد و آن را در آسمان هر گونه بخواهد می گستراند و انبوهش می گرداند پس می بینی باران از لابلای آن بیرون می آید و چون آن را به هر كس از بندگانش كه بخواهد رسانید بناگاه آنان شادمانی می كنند. از آیه هذا برداشت میشود كه كنترول باد خاصه الله است و بس. بذر ابر (Cloud seeding) كه یک نوع از اصلاح هوا (Weather modification) است و پنداشته میشود كه آب و هوا ازین طریق كنترول میشود، كاملاً اشتباه و مخالف آیه فوق میباشد زیرا حجم ابری محدود كه حتی یک شهرک را سیراب كرده نمیتواند، به آن كنترول اقلیمی خطاب نمیشود و كجا پنكه یا بادزنِ آنقدر قوی كه بالای كشوری باد را بوزد، این خلاف عقل و منطق پنداشته خواهد شد.

برای تحقیقات بیشتر درین باره به دانستنی های دکتر جان کلمن المتوفی 2018 میلادی (/https://johncolemanblog.com) یکی از هواشناسان حرفه ای امریکا و بنیانگذار کانال آب و هوا مراجعه شود که ایشان نیز گرم شدن اقلیم را ذریعه تحرکات بشر رد میکنند. نظر متضادیکه در مقابل گرم شدن آب و هوای زمین وجود دارد این است که تحقیقات نوین نشان میدهد که تا اخیر قرنِ جاری عصرِ یخبندان دوباره عود خواهد کرد. هواشناس دکتر جان کلمن میگوید: "در حال حاضر هیچ گرمایش قابل توجه جهانی که ساخته بشر باشد اتفاق نمی افتد، در گذشته وجود نداشته است و دلیلی برای ترس در آینده وجود ندارد." باید گفت که این جان کلمن با جان کلمن که زادهٔ (1935) و نویسنده انگلیسی است به اشتباه گرفته نشود کسی که کتابها و مقالههای زیادی با مدعای تحلیل ساختار قدرت پنهان جهان نوشته است. او ادعا می کند که گروه نسبتاً کوچکی از آدمها که او آنها را کمیته 300 می نامد و کتابی نیز به همین نام نوشته است، (Committee of 300) گروهی را تشکیل داده اند و جهان را اداره می کنند و هدف آنها تشکیل جهانی با یک دولت است. دقیقتر باید گفت، تمام دانشمندانی که تغییرات اقلیمی یعنی گرم شدن کره زمین توسط تولید گاز های گلخانه ای را رد میکنند در موسسه هارتلند (The heartland institute) تغییرات اقلیمی یعنی گرم شدن کره زمین توسط تولید گاز های گلخانه ای را رد میکنند در موسسه هارتلند (The heartland institute) گرد آمده اند و نظریه پردازی میکنند. این موسسه در ایالت ایلینوی آمریکا موقعیت دارد.

حرارتی آسمانی که اشرار یاجوج و ماجوج و سایر اشرار را ازبین خواهد بُرد گاز های گلخانه ای نه بلکه حرارت مستقیم آفتاب است که از آیات ذیل ثابت میگردد. خداوند میفرماید: إِذَا الشَّمْسُ کُورِتُ ۞ التکویر: 1 هنگامی که آفتاب تابان تاریک شود. طبق تحقیقات ساینسی هر موقع که آفتاب تدریجاً نور خود را از دست دهد رفته جسامتش بزرگتر و به غول سرخ تبدیل خواهد شد که قوه جاذبه اش در حال بیشتر شدن خواهد بود و تمام سیارات مدار خود را به خود جذب خواهد کرد، مانند سیاه چاله ها (Black holes) که از ستارگان بی نور بوجود آمده اند و ستاره های پُر نور را به مرور زمان می بلعند. همینطور در آخر تمام ستارگان باقی مانده نیز بی نور خواهند شد. خداوند میفرماید: وَإِذَا النُّجُومُ الْکَدَرَتُ ۞ التکویر: 2 و در آن هنگام که ستارگان بی فروغ شوند. و در جای دیگر خداوند میفرماید: وَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتُ وَرِیک شوند. پس در حالت کم نوری آفتاب زمین به خورشید نزدیک خواهد شد و حرارت زمین خیلی بالا خواهد رفت و تمام جانداران زمین سراسیمه خواهند شد حتی حیوانات وحشی با حیوانات اهلی در یک جا تجمع خواهند کرد. خداوند میفرماید: وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِلَتْ ۞ وَ إِذَا الْوُحُوشُ حُشِرتُ ۞ التکویر: 4 - 5 و آنگاه که شتران باردار (ارزشمند ترین اموال) به خداوند میفرماید: وَإِذَا الْعِشَارُ عُطِلَتْ ۞ وَ إِذَا الْوُحُوشُ حُشِرتُ ۞ التکویر: 4 - 5 و آنگاه که شتران باردار (ارزشمند ترین اموال) به دست فراموشی سپرده شوند. و آنگاه که وحشی ها گردآورده شوند. حیواناتی که با انسان انس ندارند به آنها وحشی گفته میشود و آنعده دست فراموشی سپرده شوند. و آنگاه که وحشی ها گردآورده شوند. حیواناتی که با انسان انس ندارند به آنها وحشی گفته میشود و آنعده

انسانهای که با دیگران لُطف و مرحمت ندارند آنها نیز در زُمره وحوش شامل اند. بعث بعد الموت و احضار همگانی انسانها در روز قیامت یکی از اساسات عقاید اسلام است که ما به آن ایمان داریم ولی درین آیه منظور از حشر، حشر بعد از مرگ نیست بلکه منظور از حشر همان گرد آمدن جانداران مخصوصاً انسانهای وحشی قبل از وقوع قیامت است که از آیه ششم و بعدی این سوره که در ذیل نیز ذکر شده است، و هنگام حشر وحشی ها از موجودیت ابحار سخن میگوید که این خود حشر قبل از قیامت آنها را ثابت میسازد، واضح میشود زیرا اگر مراد از حشر، حشر بعد از مرگ میبود پس در آخرت در میدان محشر بحری وجود ندارد. در باره حشر قبل از قیامت حدیثی از ابو هریره را گر مراد از حشره است که پیامبر فرمود: بُخشُرُ النَّاسُ عَلَی ثَلاثِ طَرَائِقَ: رَاغِینَ، رَاهِبینَ، وَاثْنَانِ عَلَی بَعیر، وَثَلاَثَةٌ عَلَی بَعیر، وَثَلاَثَةٌ عَلَی بَعیر، وَثَلاَثَةٌ عَلَی بَعیر، وَشَلاَثَةٌ عَلَی بَعیر، وَشَلاَثَةً مَلی بَعیر، وَشَلاَثَةً عَلی بَعیر، وَشَلاَثَةً مَلی بَعیر، وَشَلاَثَةً مَلی بَعیر، وَشَلاَثَةً عَلی بَعیر، وَشَلاَثَ عَلی بَعیر، وَشَلاَثَ عَلی بَعیر، وَشَلاَثَةً عَلی بَعیر، وَشَلاَتُ عَلی بَعیر، وَشَلاَثُ عَلی بَعیر، وَشَلاَنَهُ عَلی بَعیر، وَشَلاَتُ عَلی بَعیر، وَشَلاَثَ عَلی بَعیر، وَشَلْ عَلی بَعیر، وَشَلْ مَعْهُمْ حَیْثُ أَمْسَوْا عَلی بَعیر، وَشَر سوار یك شتر، سه نفر سوار یك شتر، چهار نفر سوار یك شتر خواهد بود و بقیه را آتش سوق میدهد. هرجا که استراحت کنند و شب را به صبح برسانند باز هم آتش سوار یك شتر خواهد بود و بقیه را آتش سوق میدهد. هرجا که استراحت کنند و شب را به صبح برسانند باز هم آتش به دنبال آنها است، خلاصه در هر حالتی که باشند آتش با آنها خواهد بود. این حدیث در مورد حشر قبل از قیامت است زیرا که مردم سوار بر شتران خواهند شد که این کار در روز قیامت ممکن نیست و ازین حدیث گرم شدن کره زمین نیز ثابت میشود که در ذیل ابعاد دیگرش بیان

مومنین باید خُرسند باشند که عذاب هولناک وقوع قیامت که در ذیل بیان میشود را نخواهند دید. از عایشه رض نقل است که گفت: شنیدم که رسول الله ص فرمود: "لا يَذْهَبُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ حَتَّى تُعْبَدَ اللاَّتُ وَالْغُزَّى" فَقُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْ كُنْتُ لأَظُنُّ حِينَ أَنْزَلَ اللَّهُ {هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّين كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ } أَنَّ ذَلِكَ تَامًّا قَالَ "إِنَّهُ سَيَكُونُ مِنْ ذَلِكَ مَا شَاءَ اللَّهُ ثُمٌّ يَبْعَثُ اللَّهُ رِيًّا طَيِّيَةً فَتَوَقَّى كُلّ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ حَبَّةِ حَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ فَيَنْقَى مَنْ لاَ حَيْرَ فِيهِ فَيَرْجِعُونَ إِلَى دِينِ آبَائِهِمْ" 🤄 مسلم: 7299 «شب و روز به اتمام نمى رسد و قیامت نمی آید تا زمانی که دوباره لات و عزی پرستش نشوند». گفتم: ای رسول خدا! زمانی که این آیه نازل شد: «او کسی است که رسول خود (محمد<sup>ص</sup>) را برای هدایت و دین راستین فرو فرستاد، تا آن را بر تمام ادیان دیگر برتری دهد؛ هر چند مشرکان آن را ناپسند دارند» (التوبه، 33) گمان کردم که آن به تمامی محقق می شود. فرمود: «همین طور خواهد بود؛ هر اندازه که خداوند مقرر فرماید. پس از آن بادی خوش برخیزد و هر کس که به اندازه دانه خردلی در دل ایمان داشته باشد، وفات می کند و کسانی که در آنان خیری نیست، باقی می مانند و آنان به دین پدران خویش باز می گردند». انسانهای وحشی یعنی اشرار قوم یاجوج و ماجوج و اشرار اقوام دیگر که شُرفای شان طبق حدیث فوق قبلاً وفات کرده باشند، از ألم زیاد جبراً باهم گرد میایند تا از این معضله (حرارت) کدام راه فرار بیابند ولی در نتیجه از اثر حرارت بالا در کره زمین یا در هر سياره ديگري كه باشند نابود خواند شد. آن حرارتي كه آبها را تبخير خواهد كرد. خداوند ميفرمايد: وَإِذَا الْبِحَارُ سُجِّرَتْ 🦁 التكوير: 6 دریاها آنگه که جوشان گردند. طبق متن فوق زمانی که کره زمین به آفتاب نزدیک شود حرارت آن ابحار را تبخیر خواهد کرد و در این آیه این امر همینطور تمثیل شده است. خورشید، و آن هم به بزرگی که 1.3 میلیون زمین را در خود گنجانیده میتواند، زمانیکه نور خورشید بتدریج کم شود، زمین را به همان منوال بطرف خود جذب خواهد کرد که در انتها جسامت کتله آفتاب بزرگ و قوه جاذبه اش آنقدر قوی خواهد شد که قبل از بلعیدن کره زمین کوهای زمین را از جا بر خواهد کند و در خود فرو خواهد برد و سپس زمین را جذب خود خواهد کرد یعنی درین دوران بزرگی زمین نسبت به کوها، سرعت رفتارش را به سوی آفتاب بیشتر از سرعت رفتار کوها خواهد ساخت که درینصورت کوها و زمین هر دو

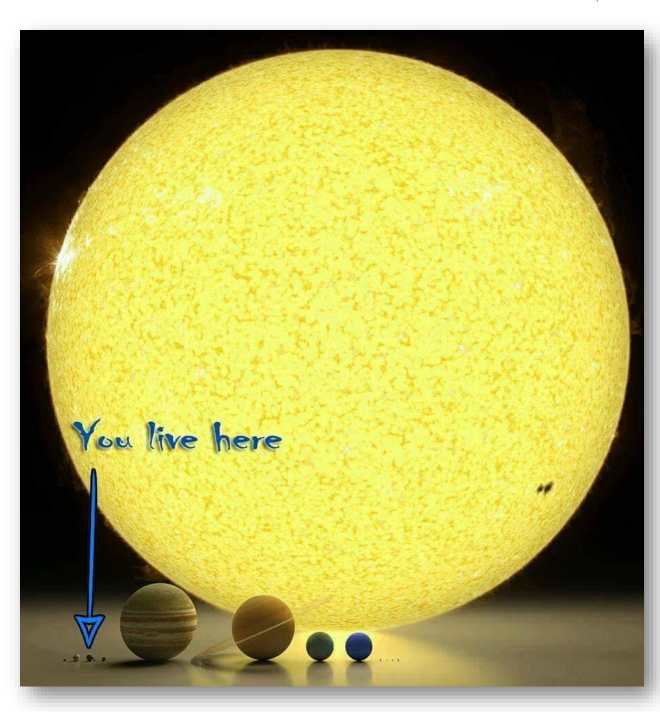
یکباره در کتله آفتاب متصادم و متلاشی خواهند شد. خداوند<sup>ج</sup> از نقل مکان کره زمین و برداشتن کوها چنین سخن میگوید: **وَحُمِلَتِ الْأَرْضُ** وَالْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَاحِدَةً ۞ الحاقه: 14 و زمين و كوهها از جا برداشته شوند و يكباره در هم كوبيده و متلاشي گردند. و در جاي ديگر خداوندج میفرماید: وَإِذَا الجِبَالُ سُیّرَتْ 🦁 التکویر: 3 و هنگامی که کوه ها را به حرکت آرند و از جا برکنند. درینجا باید دانست که کوها بتدريج در حركت خواهند آمد تا اينكه از جا بركنده شوند. خداوند عيفرمايد وَتَرَى الْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تُمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللَّهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ ۞ النمل: 88 كوهها را ميبيني، و آنها را ساكن و جامد ميپنداري، در حالي كه مانند ابر در حرکتند؛ این صنع و آفرینش خداوندی است که همه چیز را متقن آفریده؛ او از کارهایی که شما انجام می دهید مسلّماً آگاه است. اگر این آیه در مورد حرکت پلیت های زمین باشد که با حمل کوها در حرکت اند، در فصل گذشته تشریح گردید. ولی درینجا منظور از زمان حرکت کوها است كه آن قبل از وقوع قيامت ميباشد. اين مطلب با بيان آيات ذيل چنين واضح ميشود. خداوندج ميفرمايد: وَبُسَّتِ الجِبَالُ بَسًّا 🦁 فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَتًا 🍳 الواقعه: 5 – 6 و کوهها در هم کوبیده می شود. و بصورت غبار پراکنده درمی آید. دلیلی دیگری که حشر مردم را قبل از حشر در قيامت واضح ميسازد، نسبت سراسيمگي مردم با متلاشي شدن كوها و كوبيدن زمين است. خداوندج درين مورد ميفرمايد: الْقَارِعَةُ 🥺 مَا الْقَارِعَةُ ۞ وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ۞ يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ ۞ وَتَكُونُ الجِّبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ ۞ القارعه: 1 - 5 آن حادثه کوبنده. و چه حادثه کوبندهای. و تو چه می دانی که حادثه کوبنده چیست؟ (آن حادثه همان روز قیامت است!). روزي که مردم (در سراسیمگی) مانند پروانه های پراکنده به هر سو میدوند. و کوه ها مانند پشم رنگین حلاجی شده میگردد!. سنگ های بزرگی کوها نظر به وزن زیاد شان اول به فضا سعود خواهند کرد و جذب کتله آفتاب خواهند شد و اشیای کم وزن مانند انسان و اشجار سیس انتقال خواهند نمود از همین رو بعد از انتقال سنگ های سنگین کوها، از آنها تپه های ریگی بجا خواهند ماند. خداوند عرین مورد میفرماید: یَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ وَاجْبِبَالُ وَكَانَتِ اجْبِبَالُ كَثِيبًا مَهِيلً ۞ المزمل: 14 در آن روز كه زمين و كوهها سخت به لرزه درميآيد، و كوهها (چنان درهم كوبيده ميشود که) به شکل تودههایی از شن نرم درمی آید. یعنی این ریگ، باقی مانده از کوها خواهد بود. خداوند عمیفرماید: وَسُیِرَتِ الجُبَالُ فَكَانَتْ سَوَابًا 🔯 النبأ: 20 و كوهها به حركت درميآيد و بصورت سرابي ميشود. اين امر در حشرٍ قبل از قيامت به وقوع خواهد پيوست چراكه در روز قيامت كوهي بر زمين وجود نخواهد داشت خداوند عبل از وقوع قيامت زمين را هموار خواهد ساخت. خداوند عميفرمايد: وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا جُزْزًا 🤄 الكهف: 8 و بي ترديد ما آنچه را روي زمين است، سرانجام، خاك بي گياه خواهيم كرد. از كوها ريگ و خاك بجا خواهد ماند، گیاهانِ زمین حتی بذر های آن از بین خواهد رفت. در مورد هموار شدن کوها خداوند<sup>ج</sup> واضح میفرماید: وَیَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِي نَسْفًا 🤤 فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا 🌣 لَا تَرَى فِيهَا عِوَجًا وَلَا أَمْتًا 🤤 طه: 105 – 107 و از تو درباره كوه ها مي پرسند، بگو: پروردگارم آنان را ریشه کن می کند و از هم می پاشد. پس آنها را پهن و هموار خواهد کرد. که در آن ابدا هیچ بلندی و پستی نخواهی دید. رویداد هموار شدن زمین قبل از وقوع قیامت در تورات چنین آمده است: هر درّهای برافراشته و هر کوه و تَلی پست گردد. زمینِ ناصافْ صاف، و ناهمواريها هموار گردد 🗘 عهد عتيق، كتاب إشعيا، فصل چهلم، آيه 4.

بايد عرض شود كه همرا باكره زمين كره ماه نيز جذب كتله آفتاب خواهد شد. خداوند ميفرمايد: يَسْأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ ۞ فَإِذَا بَرِقَ الْبَصَرُ ۞ وَحَسَفَ الْقَمَرُ ۞ وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ ۞ القيامه: 6 - 9 (از اين رو) مي برسد: «قيامت كي خواهد بود». (بگو:) در آن

زندگی دنیا و (در آخرت) روزی که گواهان به پا میخیزند یاری می دهیم. یعنی فرشتگان جهت اجرای امور شهادت قایم (آماده) خواهند شد. ثانیاً در آیه دوم فوق عمل شیر دهی و سقط حمل طبیعت دنیوی برای جانداران است، در مورد زنان که آیا در روز آخرت حمل می داشته باشند یا خیر، هیچ روایتی نیامده است و طبیعتاً ما میدانیم که در روز قیامت حمه زنان عاری از حمل خواهند بود. پس روی این ملحوظ حضور مردم هنگام وقوع قیامت ثابت میباشد. در جای دیگر واقعه قیامت چنین تعریف شده است که اطفال از اثر هیبت در آن موقع پیر و مانند افراد کهن سال خواهند شد. خداوند میفرماید: فَکَیْفَ تَتَقُونَ إِنْ کَفَرْتُمْ یَوْهًا یَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِیبًا الله لاز از عذاب الهی) بر کنار میدارید؟ در آن روز که کودکان را پیر می کند. این امر در آیه دیگر چنین بیان شده است. خداوند میفرماید: وَیَوْمُ السّاعَة یَوْمَیْدُ یَتَفَوْنُ نَ الروم: 14 آن روز که کودکان را پیر می گردد، (مردم) از هم جدا میشوند. یعنی در هنگام تباهی کامل زمین انسانحا بر آن وجود خواهند داشت که عذاب را با چشمان فزیکی خود مشاهده خواهند کرد و به عجله متفرق خواهند شد. بعضی ها کلمه "السّاعَة الله الله روز قیامت نسبت داده اند و از این آیه چنین استدلال میکنند. خداوند میفرماید: وَیَوْمُ تَقُومُ السّاعَة یُقُومُ السّاعَة یُقُومُ السّاعَة وَدُولُونَ کَانُوا یُؤُوفُکُونَ کَا الوم: 55 و روزی که قیامت برپا شود، مجرمان سوگند یاد می کنند که جز ساعتی (در عالم برزخ) درنگ

نکردند! اینچنین از درک حقیقت بازگردانده می شوند. پس باید گفت که خداوند<sup>ج</sup> قیام ساعه و قیام رستاخیز را از جهتی باهم ارتباط داده است که بعد از قیام ساعه تمامی انسانها یکباره خواهند مُرد یعنی مرگ یک شخص بالای خودش قیامت محسوب میشود چه رسد به مرگ دسته جمعی افراد. اگر قیام رستاخیز بعد از قیام ساعه میلیون ها سال دیگر نیز طول بکشد در عالم برزخ برای آنان نامعلوم خواهد بود فلهذا مجرمین در روز رستاخیز سوگند خواهند خورد که آنها از مدت زمان درنگ در آن عالم بی خبرند، پس نظر به بی خبری اشخاص مثال ساعه مانند قیامت است.

درین باره متصل با آیه فوق خداوند میفرماید: وقال الَّذِینَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالْإِیمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِی کِتَابِ اللهِ إِلَی یَوْمِ الْبَعْثِ فَهَذَا یَوْمُ الْبَعْثِ وَلَکِنَّکُمْ کُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ الروم: 56 ولی کسانی که علم و ایمان به آنان داده شده می گویند: «شما بفرمان خدا تا روز قیامت (در عالم برزخ) درنگ کردید، و اکنون روز رستاخیز است، امّا شما نمی دانستید». یعنی مومنین به کفار میگویند که آن عذاب، عذاب ساعه بود که شما چشیدید و سپس مُردید ولی اکنون این روز قیامت است که شما دوباره زنده گردانیده شده اید. محدث شاه ولی الله دهلوی در آیه پنجاه و پنجم فوق عمل درنگ کردن را به زندگانی دنیا نسبت داده است میگوید چون کفار عقوباتِ مُخلّده معاینه کردند دنیا را بمثابه ساعتی خیال نمودند برعکس آنکه در حیات، دنیا را بمثابه خُلود خیال میکردند، با این وصف آیه پنجاه و ششم فوق با آیه قبلی اش در تناقض قرار میگیرد پس تشریح همان است که ما بیان نمودیم.



کسانیکه از برخورد شهاب سنگها بر زمین هراس دارند، بدانند که تباهی زمین بعد از شرایط فوق صورت خواهد گرفت. بعید از امکان نیست که بعضی از شهاب سنگها برخی از مناطق زمین را متضرر ساخته میتوانند ولی اینکه شهاب سنگی قبل از شرایط وقوع قیامت که در فوق ذکر شد که وقوع قیامت شد کره زمین را تباه بسازد و قیامت اینطور به وقوع خواهد پیوست، کاملاً خلاف آیات صریح قرآن میباشد. باید متذکر شد که وقوع قیامت ناگهانیست. خداوندت میفرماید: وَلا یَزَالُ الَّذِینَ کَفَرُوا فِی مِرْیَةٍ مِنْهُ حَیَّ تَأْتِیَهُمُ السّاعَةُ بَعْتَةً أَوْ یَأْتِیهُمْ عَذَابُ یَوْمِ عَقِیمٍ ۵ المج: 55 و کافران همواره نسبت به آیات خدا در تردیدی سخت قرار دارند تا آنکه ناگهان قیامت بر آنان در رسد، یا عذاب روزی که روز دیگری به دنبال ندارد (بلکه ابدی است) به سراغشان آید. وقوع مطلق قیامت تا ازبین بردن مردم، مدت زمانی را دربر خواهد گرفت طوریکه شرایط آن در فوق عیاد کردید. اینکه آن تباهی جمعی کره زمین توسط شهاب سنگی صورت خواهد گرفت؟ درج ذیل است. زمین سخت کوبیده خواهد شد. خداوندة درین باره میفرماید: کَالَّ إِذَا کُکُتِ الْاَرْضُ دُکًا دُکُلِ الله میکند، در آن هنگام که زمین سخت خداوندة میفرماید: مَا یَنظُرُونَ الا صَیْحَدُ وَاجِدَدُ تَاخُذَهُمْ وَهُمْ یَحْمِهُونَ کُونِده آیده است که در فوق ذکر شد. در جای دیگر خداوندة میفرماید: إذا رُجُتِ تباهی و انحدام کرده زمین توسط یک صیحه ذکر شده است. خداوندة میفرماید: مَا یَنظُرُونَ الا صَیْحَدُ وَاجِدَدُ تَاخُذُهُمْ وَهُمْ یَحْمِهُونَ ۵ آیی تباهی و انحدام کرده زمین توسط یک صیحه ذکر شده است. خداوندة میفرماید: مَا یَنظُرُونَ الا صیحه آنقدر قوی خواهد بود که به این ترتیب زمین قبل از بود که انسان تا حال دیده است و در فصل پنجم قبلاً راجعه به آن بحث صورت گرفت، یعنی آواز برخورد آن صیحه آنقدر قوی خواهد بود که به این ترتیب زمین قبل از رسیدن به قعر آفتاب تمامی جانداران وا یکدم متلاشی خواهد را از دست خواهد داد.



بربادی مفسدان قبل از قیام قیامت که اکثر شان اشرار قوم یاجوج و ماجوج خواهند بود، در شرح آیه ذیل چنین آمده است. خداوند میفرماید: وَإِنْ مِنْ قَرْیَةٍ إِلَّا نَحْنُ مُهْلِکُوهَا قَبْلَ یَوْمِ الْقِیَامَةِ أَوْ مُعَذِّبُوهَا عَذَابًا شَدِیدًا کَانَ ذَلِكَ فِی الْکِتَابِ مَسْطُورًا اللهِ الاسراء: 58 هیچ شهری (از شهرهای یاغیان و مفسدان) نیست مگر آنکه آن را پیش از قیامت (به عذاب) نابود می کنیم یا به عذابی سخت دچار می سازیم. انجام این کار در کتاب (لوح محفوظ) نگاشته شده است. این آیه در مورد تباهی مُتمردینِ قوم یاجوج و ماجوج و دیگر اشرار است که با این تباهی هیچ زنده جانی در زمین باقی نخواهد ماند و سپس قیامت برپا خواهد شد. باید گفت که عذاب شدید عبارت از همان حرارت طاقت فرسای آسمانی و زلزله شدیدی است که در فوق بیان گردید.

ذوالقرنین کسی که خروج یاجوج و ماجوج را بتعویق انداخت کی بود؟ برخی از مفسران متقدم، مانند وَهب بن منبه و محمد بن صائب گلبی و یوسف بن موسی قطان نه تنها در تفسیر سوره کهف، بلکه در چند جای دیگر تصریح کرده اند که ذوالقرنین همان کوروش هخامنشی است. در دوران معاصر، نخستین پژوهشگری که موضوع مطابقت کوروش کبیر با ذوالقرنین را پیش کشید سر سید احمد خان (1898–1817)، از پیشگامان اصلاحات فرهنگی و بنیادگذار تجدد طلبی اسلامی در هند بود. مولانا ابوالکلام آزاد (1958–1888)، وزیر فرهنگ دولت وقت هند، نیز همین نظریه را مطرح و به شکل مبسوط تری تبیین کرد. مرحوم علامه طباطبایی نیز در تفسیر المیزان، نظر ابوالکلام آزاد را پذیرفته و مشخصات کوروش را بر ذوالقرنین منطبق می داند. علامه طباطبایی در المیزان، پس از بررسی نظریه ابوالکلام آزاد که اثبات می کند کوروش پادشاه هخامنشی، همان ذوالقرنین ستوده شده در قرآن است، می نویسد: «هر چند بعضی از موارد گفته شده خالی از اعتراض نیست، لکن از هر گفتار دیگری انطباقش با آیات قرانی روشن تر و قابل قبول تر است». جناب مکارم شیرازی هم می نویسد: «درست است که در این نظریه نیز نظمه های ایمامی وجود دارد، ولی فعلاً می توان از آن به عنوان بهترین نظر درباره تطبیق ذوالقرنین بر رجال معروف تاریخی نام برد».

شعیان در بحث ذوالقرنین اختلافات فراوانی دارند که از جمله آن اختلافات اختلافی است که در تاریخ زندگی سلطنت ذو القرنین است، در بعضی از روایات آمده که بعد از نوح<sup>ع</sup>، و در بعضی دیگر در زمان ابراهیم<sup>ع</sup> و همعصر وی میزیسته، زیرا ذو القرنین حج خانه خدا کرده و با ابراهیم<sup>ع</sup> مصافحه نموده است، و این اولین مصافحه در دنیا بوده و در بعضی روایات دیگر آمده که وی در زمان داوود<sup>ع</sup> میزیسته است. تفسیر عیاشی:ج2، ص351، ح87 . الدر المنثور: ج4، ص242 . نور الثقلین: ج3، ص388، ح181 از بحث ذیل چنین بر میآید که روایت اول که ذوالقرنین بعد از نوح<sup>ع</sup> میزیسته، درست میباشد. غربیان بدین باور هستند که ذوالقرنین همان اسکندر مقدونی بود که این نظریه به اساس اعمال وحشیانی اسکندر رد میگردد چرا که قرآن از ذوالقرنین توصیف کرده است. کوروش کبیر 600 سال قبل از میلاد مسیح<sup>ع</sup> متولد شد که در آن زمان قوم یاجوج و ماجوج در شمال کره زمین به میلیون ها نفر رسیده بودند و یک سدّ کوچک، آن هم در یک دره تنگ باعث توقف آنها نمیتوانست گردد. دلیل منطقی آن چنین میتواند باشد که ذوالقرنین میلیون ها سال قبل زمانی که قوم یاجوج و ماجوج یک گروه کوچک و محدود نمیتوانست گردد. دلیل منطقی آن جنین میتواند باشد که ذوالقرنین میلیون ها سال قبل زمانی که قوم یاجوج و ماجوج مقابل شد که گروه کوچکی ازین قوم محسوب میشدند و زمان آنرا با زمان کوروش کبیر مُتقارن بدانند پس این تعداد اندکی از یاجوج و ماجوج مطلق آمده است یعنی تمامی آنها، که فقط میلیون ها سال امر خلاف قرآن پنداشته خواهد شد زیرا که در قرآن و روایات ذکر یاجوج و ماجوج مطلق آمده است یعنی تمامی آنها، که فقط میلیون ها سال قبل میتوان با ذوالقرنین روبرو شده باشد. قوم مذکور در آن زمان جاهل ترین انسانهای روی زمین بودند. خداوند در براه جهالت یاجوج و قبل میتوان با ذوالقرنین روبرو شده باشد. قوم مذکور در آن زمان جاهل ترین انسانهای روی زمین بودند. خداوند در براه جهالت یاجوج و قبل میتوان با ذوالقرنین روبرو شده باشد.

ماجوج میفرماید: حَتَّى إِذَا بَلَغَ بَیْنَ السَّدَیْنِ وَجَدَ مِنْ دُوفِیمَا قَوْمًا لَا یَکَادُونَ یَفْقَهُونَ قَوْلًا ۞ قَالُوا یَا ذَا الْفَرَنیْنِ إِنَّ یَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِی الْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَکَ حَرْجًا عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَیْنَا وَبَیْنَهُمْ سَدًّا ۞ الکهف: 94-94 (و همچنان ذوالقرنین به راه خود ادامه داد) تا زمانی که میان دو کوه رسید، نزد آن دو کوه، قومی را یافت که هیچ سخنی را به آسانی نمی فهمیدند. آنان گفتند: ای ذوالقرنین، قومی به نام یأجوج و مأجوج در این سرزمین (پشت این کوه) فساد (و خونریزی و وحشیگری) بسیار می کنند، آیا چنانچه ما خرج آن را به عهده گیریم سدی میان ما و آنها می بندی (که ما از شر آنان آسوده شویم). قسمیکه در فوق گفته شد یاجوج و ماجوج اکثراً در نیم کره شمالی زمین زندگی میکردند و تا الحال زندگی شان اکثراً در همان جا ادامه دارد، روی همین دلیل الی قرن گذشته زنان اروپایی با مو های زرد به بی عقلی (Dumb Blonde) الگو قرار گرفته بودند ولی با مرور زمان، امروز همین اروپایی ها بالای جهان حکومت میکنند. منظور از مطلب این است که جهالت قوم یاجوج و ماجوج قدمت شانرا ثابت میسازد یعنی آنان در آن زمان دور از تمدن بشری میزیستند که تمدن بشر محدود به چند ناحیه زمین بود و اینکه پیامبران یا بندگان نیرومند الهی در جوامع مهذب میزیستند نه در دره ها و کوها مانند قوم یاجوجی و ماجوجی، واضح است.

امید درین مورد تحقیق صورت گیرد و تاریخ میلیون ها ساله ذوالقرنین مشخص گردد تا مردم از گذشته گان بخوبی آگاه شوند و درس عبرت بگیرند.

| <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>                                        |  |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|--|
| <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |  |
| <br>                                        | <br>                                        |  |
| <br>                                        | <br>•••                                     |  |
| <br>                                        |                                             |  |
|                                             |                                             |  |